# الهيان والمحاملين والمحاملين والمحاملين

لقط التيزمي مدين محكم الزازي

رالمنوفي ٢٦٧ هر.)

مَعَ حاشية ميرزا حَبِبُ الله المُنهُ المُنهُ وَبِالفاضل الباغنوي (المتوفى ١٩٤ه م.)

> صحه محیدهادی زاده



## لقط التريح كمار محكم الاازي

رالمتوفئ ٧٦٧ هـ.،

## مع اشية ميرزا جبب الله المشهر بالفاضل الماغزي

والنوفي ١٩٤ ه. ، . . . شبكة كتب الشيعة



صتجه

<u>م</u>جيدهادي زاده

قطبالاین رازی محمد بن محمد . ۲۷% ق شارح

[المحاكمة بين شيحي الاشارات بركزيده]

الالهیان من المساکمات بین شرحی الاشارات / تألیف الناب الدین مسعد بن مسعد الزازی: مع ساشیة میرزا سریب الله المشتهر بالفاضل الیاغنوی: حقته و صحصه مجید مادی زاده ستهران: مرکز نشر میرات مکتوب: کتابشانهٔ مجلس شررای اسلامی، مرکز بازوهش و آمرزش، ۱۲۸۱.

۲۷۲ صرید تمرید .. (میراث مکتوب ۱۰۰ علوم و معارف اسلامی ۲۷۲)

ISBN 964-6781-66-7

فهرستنويسي برلساس اطلاعات فيها

ALILÄHIYYÄT MON AL-MUHÄKAMÄT BAYNA

ص ح. لانتيني شده:

SARHAY ALISĀRĀT

کتاب معاشیر هسیمی است بر دشورج الاشارات و فتنبیهاشته نصیرالدین مترسی، که خود شرحی است بر طلاشارات و التنبیهات این معینا

<sub>ሱ</sub>ለተፈየነነየየ

کتابخانه ملی ایران محل نکهناری:





الإلهيات من المحاكمات بين شوحي الإشارات تأليف: لقطب الدين محمد بن محمد الرازي مع حاشية ميرزا حبيب الله المشتهر بالقاضل الباغنوي حققه و صحّحه: مجيد هادي زاده ناشر: ميراث مكتوب با همكارى كتابخانه، موزه و مركز اسناد مجلس شوراى اسلامي چاپ : ۱۳۸۱ چاپ : ۱۳۸۱ - ۱۳۶۰ شابك : ۲ - ۲۶ - ۲۰ نسخه ليتوگرافي: نبأ اسكرين کتا به خانه برکز نمفیتات کادبیوتری علوم اسلامی شماره ثبت: تاریخ ثبت:

نشانی ناشر : تهران، ص. پ: ۵۶۹ ـ ۱۳۱۸۵ ـ ۴۴۰۸۷۵۵ تلفن: ۳ ـ ۶۴۹۰۶۱۲ دررنگار: ۴۹۰۶۱۲ ـ ۳ E-nuil: MirasMaktoob@apadana.com http://www.apadana.com/MirasMaktoob

چاپ: چاپخانهٔ بنیاد (ندیشهٔ (سلامی



تزخر خزائن مكتباتنا بالمخطوطات القيّمة التي تضمّ ثقافة ثرّة لإيران الإسلامية، و هي في جوهرها مآثر العلماء و النوابغ العظام و التي تمثّل هويّتنا نحن الإيرانيين. و إنّ المهمّة الملقاة على عاتق كل جيل أن يبجّل هذا التراث الثمين و يبذل قصارى جهده لإحيائه و بعثه للتعرف إلى تاريخه و ثقافته و أدبه و ماضيه العلمي.

و رغم جميع الجهود التي بذلت خلال العقود الأخيرة لاكتشاف الكنوز المخطوطة لتراث هذه الأرض و التحقيق و البحث اللذين انصبًا في هذا للضار، و نشر مئات الكتب و الرسائل القيّمة، فإنّ الطريق مايزال طويلاً حيث تـوجد آلاف الكـتب و الرسائل المخطوطة المحفوظة في المكتبات داخل البلاد و خارجها نمّا لم يتمّ اكتشافه و نشره.

كها أنّ كثيراً من النصوص التراثية و زغم طبعها عدّة مرّات لم تَرقَ إلى مستوى الآسلوب العلمي المتوخّىٰ للنشر، بل هي بحاجة إلى إعادة تحقيقها و تصحيحها.

إنّ إحياء و نشر الكتب و الرسائل المخطوطة هو الواجب الملق على عاتق المحققين و المؤسسات الثقافية، وانطلاقاً من هذا الواجب بادر كلّ من مكتبة و متحف و مركز وثائق مجلس الشورئ الإسلامي و مركز نشر التراث المخطوط اللّذين أسّسا تحقيقاً لهذا الهدف المنشود، للقيام معاً بتصحيح و تحقيق و نشر مجموعة قيّمة من النصوص التراثية الّتي خلّفتها الأجيال على مرّ الأيام، و تقديمها بأسلوب علميّ دقيق إلى النخبة المثقفة في العالم الإسلامي بعامة و المجتمع الإيراني مخاصة في حلّة جديدة و شوب

الفهرس' المفهرس' المناهورس' الناهورس

| العنران      | طلبعة دفستر تشسر | تشبر طبعة مصو | طبعتنا هذه   |
|--------------|------------------|---------------|--------------|
|              | كتاب             |               |              |
|              |                  |               |              |
|              | التمط الراب      | المرابع       |              |
| تنبية        | ۲/۲              | 1/84          | 77           |
| تنبية        | ٣/٨              | 1/191         | <b>ነ</b> ግ٤  |
| تذنيب        | ٣/٩              | 1/197         | <b>7." E</b> |
| تنبية        | ۲/۱۱             | 1/194         | ٣٦           |
| تنبية        | ۳/۱۳             | 1/194         | ٤.           |
| إشارة        | ٣/١٤             | 1/194         | ٤١.          |
| إشارة        | ۳/۱۷             | 1/198         | ٤٤           |
| تنبية        | ٣/١٨             | 1/198         | ٤٥           |
| إشارة        | ۳/۱۹             | 1/190         | ٤٥           |
| تنبية        | <b>Y/</b> Y•     | 1/190         | ٤٦           |
| تنبية<br>شرخ | ٣/٢٢             | 1/197         | ٤٨           |
|              |                  |               |              |

١. نسهبالاً للمثرر على المواضع التي علن عليها الرازي من المئن و انشرح، وضعنا هذا الفهرست قارئاً فيه بين فصول الإشارات في كل من شرحي الإشارات و شرح الطرسي، طبعة دفتر نشر كتاب و طبعتنا هذه؛ ليكون عوناً للمراجعين حين الرجوع إليها.

| ٥٢ | 1/194                    | 7/40             | إشارة           |
|----|--------------------------|------------------|-----------------|
| ٥٣ | 1/194                    | 7/17             | إشارة           |
| ٥V | -                        | ۲/۲۰             | إشارة           |
| 77 | -                        | 4/5.0            | إشارة           |
| ٧٨ | 1/4.7                    | 7/01             | فائدة           |
| ۸٠ | 1/4-4                    | <b>7/07</b>      | تذنيب           |
| ٨١ | 1/4.4                    | 4/0E             | إشارة           |
| ٨٥ | 1/71•                    | 4/04             | إشارة           |
| Α٩ | 1/41•                    | 17/71            | إشارة           |
| 4٢ | <b>1/71.7</b>            | ٣/٦٤             | رهمٌ و تنبيهٌ   |
| 94 | 7/7//                    | 7/70             | إشارة           |
| 90 | المحاكمات (النمط الرابع) | الباغنوي على متن | تعليقات المحقّن |

#### الخمط الخامس

| 144 | 1/110                  | 4/17             | وهم و تنبية          |
|-----|------------------------|------------------|----------------------|
| 139 | 1/17                   | ٣/٧٠             | تنبية                |
| 131 | 1/719                  | <b>Y/V</b> 0     | تكملةٌ و اشارةً      |
| 189 | 1771                   | ٣/٨٢             | تنبية                |
| 371 | 1/440                  | 4/98             | إشارة                |
| 177 | 1/777                  | 4/44             | إشارة                |
| 179 | 1/444                  | 4/1.9            | تنبية                |
| ۱۸۵ | 1/177                  | <b>7/117</b>     | تنبية                |
| ۲۸۲ | ነ/ፕೡ٤                  | 4/14.            | تنبيةً و إشارةً      |
| ١٨٧ | 1/770                  | 4/144            | تنبية                |
| 197 | 1/447                  | 4/144            | أرهامٌ و تثبيهات     |
| 197 | محاكمات (النمط الخامس) | اغتوي على متن اا | تعليقات المحقِّق الب |

#### النمط السادس

| تنبية           | 7/12.                  | ۲/۲         | <i>۲</i> ۳7  |
|-----------------|------------------------|-------------|--------------|
| تنبية           | 7/127                  | ۲/٤         | <b>የ</b> ۳۸  |
| تنبية           | 7/127                  | ۲/٤         | የጕባ          |
| تڌنيٿ           | 4/188                  | ۲/٤         | የ <b>ተ</b> ዓ |
| تنبية           | 4/180                  | ۲/٥         | 137          |
| إشارة           | 7/129                  | ۲/۲         | 737          |
| إشارة           | <b>Y/10</b> •          | Y/Y         | 337          |
| تبية            | 301/7                  | ۲/۸         | 720          |
| إشارةً و تنبيةً | 7/109                  | ۲/۱۰        | 701          |
| تنبية           | 7/170                  | Y/\Y        | 707          |
| وهم و تنبية     | ۲/۱٦۸                  | ۲/۱۳        | POY          |
| زيادة تبصرةٍ    | 77/177                 | Y/10        | 177          |
| تنبية           | 4/145                  | 7/17        | 177          |
| إشارة           | ٣/١٧٧                  | 4/17        | <b>ሃ</b> ሃሃሃ |
| فائدة           | <b>7/197</b>           | 7/77        | ۲۸.          |
| تذنيث           | 4/198                  | ፕ/ፕ۳        | <b>TA</b> •  |
| مقدّمة          | m/144                  | 7/70        | <b>7</b> /4  |
| إشارة           | 7/7.1                  | F7\Y        | <b>የ</b> ለ٤  |
| وهم و تنبية     | ۳/۲۰۳                  | 7/77        | Υ۸۵          |
| وهمٌّ و تنبية   | 4/108                  | <b>AY\Y</b> | ۲۸۲          |
| استشهاد         | 4/1.4                  | 4/44        | YAA          |
| تثبية           | ۲/۲۱۱                  | ۲/۳۱        | 79.          |
| <b>مدا</b> يةً  | <b>Y/</b> YY1          | 7/77        | 797          |
| وهمٌّ و تنبيةٌ  | <b>የ/</b> የተኛ          | 7/49        | 4.0          |
| وهمٌ و تنبية    | <b>የ/</b> የፖገ          | 13/7        | 4.4          |
| إشارة           | <b>የ</b> /ፕ <b>۲</b> ∨ | 7/21        | 7.4          |
|                 |                        |             |              |

| 4.4 | 7/87                     | <b>ሃ</b> /ፕ <b>۲</b> ۷ | تذنيب                 |
|-----|--------------------------|------------------------|-----------------------|
| 4.4 | 73\7                     | 4/18.                  | هدايةٌ و تحصيلً       |
| 71. | Y/££                     | 737\7                  | زيادة تحصيلٍ          |
| 711 | 33\Y                     | <b>ፕ/</b> የ٤ተ          | زيادة تحصيل           |
| 710 | <b>Y/0</b> •             | 307/7                  | تذكيرٌ                |
| 717 | 7/03                     | 4/200                  | إشارةً                |
| ۳۲. | المحاكمات (النمط السادس) | اغنري على متن          | تعليقات المحقَّق البا |

|              | السابع       | النمط          |               |
|--------------|--------------|----------------|---------------|
| ۳٦٥          | 7/07         | <b>ሃ/</b> የጊዮ  | تنبية         |
| 777          | Y/OV         | 77/17          | تبصرة         |
| ዮ∨ <b>ኖ</b>  | 7/09         | 7/17           | زيادة تبصرة   |
| 374          | Y/\•         | 7/740          | زيادة تبصرة   |
| <b>7</b> 770 | 17/1         | <b>*/</b> *Y7  | زيادة تبصرةٍ  |
| <b>የ</b> ለፕ  | 7/17         | <b>T/YA0</b>   | تكملةً        |
| ዮለዓ          | <b>*/</b> ** | <b>T/Y9Y</b>   | رهم و تنبية   |
| የለሟ          | Y/\v         | 7/792.         | رهم و تنبية   |
| ٠ ٩٣         | Y/\V         | 7/140          | إشارة         |
| 197          | ۲/٦٨         | 4/144          | تنبية         |
| 797          | PF\Y         | 7/799          | إشارة         |
| <b>ም</b> ዓም  | ٧/٧٠         | ۲/۲۰۱          | إشارة         |
| T9.0         | Y/V1         | <b>T/T • T</b> | وهمٌّ و تنبية |
| 741          | Y/VY.        | ۳/۲۰۸          | إشارة         |
| £. • •       | Y/V£         | ۲/۳۱۱          | تنبية ر إشارة |
| \$ 64        | Y/VV         | <b>77/71%</b>  | تدنيب         |
| ٤٠٣          | Y/VA         | <b>4/414</b>   | إشارة         |
| £+A          | ۲/۸۲         | 4/410          | رهمٌ و تنبية  |

| ٤٠٩ | ፕ/ለፕ                   | <b>7/71</b> 4       | تنبية              |
|-----|------------------------|---------------------|--------------------|
| ٤١٠ | Y/A£                   | <b>ጞ</b> /٣٢٨       | وهمٌ و تنبية       |
| 210 | محاكمات (النمط السابع) | الباغنوي على متن ال | تعليقات المحفّق    |
|     |                        |                     |                    |
|     | ـ الثامن               | النمط               |                    |
| 133 | ۲/۸٦                   | የ/ዮዮኒ               | وهمٌ و تنبيهُ      |
| 224 | ۲/۸۷                   | <b>T/TT</b> V       | تئبية              |
| F23 | Y/A9                   | ተ/ተ٤ነ               | وهم و تنبية        |
| ٤٤٦ | 7/91                   | 7/722               | تثبية              |
| ξ£Λ | 4/91                   | ٣/٣٤٥               | تنبية              |
| ٤٤٩ | 4/98                   | <b>7/70</b> •       | دا<br>خوستا        |
| ١٥٤ | Y/90                   | 767/3               | تنبية              |
| 201 | 4/44                   | 7/700               | تتبية              |
| ٤٥٣ | <b>የ/</b> ዓል           | 7/709               | إشارة              |
| £ov | حاكمات (النمط الثامن)  | لياغنوي على متن الم | تعليقات المحفَّق ا |

#### مقدّمة المحقّق

و صلّ اللهم على سيّدنا و مولانا نبيّك و على أهل بيته الأطهار الكتاب الذي بين يدي القارئ الكريم عبارة عن مؤلّفين في الحكمة، و رغم أنّ كليهما نابعان من مصدر واحد تقريباً، إلّا أنّ من السمكن إعتبارها مع التوسّع ممتلين لحركتين فكريتين و فلسفتين دينيتين عظيمتين كانتا و ماتزالان تخلقان مواجهات بين أهل العلم المسلمين، و الرسالتان العاضرتان هما نموذجتان لهذه السناظرات الفكرية المنعمة بالبركة و المثيرة للحماس في نفس الوقت على ما يرى الكاتب. و سوف أقدم من الآن فصاعداً إيضاحاً أكثر حول ما مرّ على الأوراق المضطربة لهذه المقدّمة المختصرة، و لكنّنا سوف نستعرض بإيجاز شديد القصّة المبهجة الإشادات رينما يتم التعرّف على الظروف التاريخية لظهور هاتين الرسالتين كي نظّع أكثر على الوسط التاريخي الفكري لهذين الأثرين من استعراض خلال مسيرة هذه القصّة. و أضيف هنا دون أيّ تـودّد أنّ «قـصّة الإشلان» هو عنوان أطلق بتسامح على جبين هذه المقالة القليلة الأوراق و الجـدوئ؛ الإشلان» هو عنوان أطلق بتسامح على جبين هذه المقالة القليلة الأوراق و الجـدوئ؛ فهدفي لم يكن سوى تحديد الوسط العقلي \_الطبيعي لتدوين الرسالتين الحاضرتين، وليس إعادة قراءة مسيرة الإشلات في إطار حضارة المسلمين العقلية \_الكلامية.

#### الإشارات و التنبيهات

انحن نعلم أنّ كتاب العلم البشري كتب دوماً أوراقاً ولكن ما أكثر الأوراق الناصعة التي شهدها في طيّاتة، و رغم أنّ بداية و نهاية هذا الكتاب القديم ألقت بهما عواصف التاريخ في عالم النسيان، إلاّ أنّ تلك الأوراق الخالدة لم تسقط من يد العلم و العلماء فحسب بل كانت تزداد مع مرور الأيّام قرباً منها. و لا شكّ في أنّ سرّ هذا الخلود هو المقدرة الكامنة في تلك النصوص ـ في كلا المجالين المعنوي و اللفظي ـ النصوص التي يــمكن بـحقّ إطلاق اسم رسائل الخلود و البقاء على ساحل محيطها اللامتناهي. و هنا أضيف أنّ سموّ المعنى، و حسن الإيجاز، و إيضاح المقصود و العوامل الأخرى التي كان لها دور في عصر الكمال و النضج الفكري ـ القلمي، و في وسط الطراز الأوّل من مشاهير كل فنّ، كـانت العناصر المكوّنة للكتب الخالدة و الباقية. و أشير على سبيل المثال إلى الكتب الشلاثة الخالدة في ثلاثة علوم هي الفلسفة و الكلام و العرفان، و رغم أنَّ كلاًّ منها صدر من مجال مختلف. و أحدث في نطاق التاريخ العقلي حركة من نوع آخر ــ و متناقضة أحياناً ــ إلّا أنَّها كلُّها قَيِّمة إلى حدَّ بعيد، و مستحقَّة للتكريم. هذه النصوص المقتدرة و الخالدة هي الإشارات و التنبيهات و تجريد الإعتقاد / العقائد / الكلام و فصوص الحكم حيث إنّها كلّها لهـــا وجه اشتراك مع بعض من العوامل السابقة، ويتضمّن كلّ منها أسباباً أخرى أيضاً من حيث مصدر خلوده ففصوص المحكم هو أكثر الجواهر إشراقاً حيث عُدّ باعتباره حسصيلة عسر كامل من السياحة التي قام بها الشيخ الأكبر في ديار المرسلات التيّمة، و تجربد الإعتقاد / العقائد / الكلام باعتباره أسمى مقصد في مسيرة فكر الكرام، و الكرامة العقلية ـ النستلية للخواجة الطوسي. إنّ كلاًّ من هذين الكتابين لم يؤثّرا إلى حدّ بعيد في تهذيب، و إكمال، و تنبيت النحل التي كانت مرتبطة به فقط، بل إنّهما حظيا بإقبال من العلماء المؤيّدين لمذاهب مؤلّفيها \_و ليس لنحلهم بالضرورة \_و المخالفين أحياناً بحيث لا يمكن تتبّعه في «عصر الفصوص» و «عصر التجريد» في العصور المتأخّرة فحسب، بل إنّ من الممكن اعتبار مجموعة التقارير، و الهوامش التي كتبت عن هذه الآثار أقوى التيّارات التأليفية ــالفكرية في هذا العصر.

و أمّا الإشارات و التنبيهات ـ الذي سنعبّر عنه من الآن فساعداً بالإشارات رعمايةً للاختصار ـ فله حديث آخر. فالإشارات ـ في اعتقادي ـ ليس مصدر خلق ذينك الأثرين فحسب ـ و الأمر أرضح بالنسبة إلى الثاني و ليس أقوى بالضرورة ـ بل هو أيضاً أكشر أصالة فيهما. فأصالة الإشارات إزاء ذينك النصّين الآخرين هي ـ بالإضافة إلى سابقته من درن منازع ـ وليدة عوامل أُخرى أيضاً مثل:

الف: الالتزام بالمباني العقلية باعتبارها الأساس المشترك لجميع سالكي مسار الفكر لفك أسرار الكون و تجلّياته المتنوّعة.

ب: بيان المباني النظرية، و دراسة القواعد الفكرية للعرفان النظري مع نظرة عابرة إلى العرفان العلمي.

ج: دراسة بعض من وجهات نظر المتكلّمين التي تعتبر بسبب اشتراك الكلام و الفلسفة في مصادر تلك الآراء من مسائل هذين العلمين المشتركة، و منها طرح مسائل تشكّل أساس مسائل علم الكلام، و دراسة، و نقد، و جرح آراء المستكلّمين، و أخسيراً تسقديم إجابات جديدة لهذه المسائل.

و قد جعل العامل الأوّل بصورة مشتركة، و الثاني في باب الفصوص، و أخيراً العامل الفائث في باب النجريد، هذين الكتابين مدينين للإشارات على الأقلّ فيما يتعلّق بالأسس الأوّلية للنظام الفكري. و لذلك فإنّ الإشارات للشيخ الرئيس يعدّ الموجد لأحمد أقسوى التيّارات الفكرية مالقلمية، و رغم مظاهر القساوة و الجفاء التي تعرّض لها خلال الألفية الماضية، إلّا أنّ ذلك لم ينقص من قدره أبداً، و لم ينزله من صدارته.

و بالإضافة إلى أنّ آثار ابن سينا غنية إلى حدّ بعيد دون منازع فإنّها ضخمة في نفس الوقت. و بشهادة نهرست نسخ مصنّفات ابن سينا فإنّ بإمكاننا اليوم أن نعثر له على ١٣١ مؤلّفاً أصيلاً، و ١٦١ أثراً منسوباً إليه. و رغم أنّ البعض من كتاب التراجم بلغوا بعدد هذه الآثار إلى الضعف، إلّا أنّ هذا العدد يكفي لأن نعتبر ابن سينا في عداد أغزر المؤلّفين في نطاق الحضارة الإسلامية و غيرها أيضاً. ا

و رغم أنّ بالإمكان تقسيم جميع مؤلّفات الشيخ في ذيل عدد من المواضيع، أو إلى

عدد من المجموعات من ناحية العجم، إلّا أنّه ممّا لا شكّ فيه أنّ الشناه و النجاة و الإشارات مرتبة أخرى بين آثار الشيخ الحكمية. و بغضّ النظر عن النجاة ـ الذي يعتبر الشكل المهذّب للشاه ـ فإنّ بإمكاننا أن نعتبر الكتابين الآخرين بحثابة الرسالتين الخالدتين للحكمة السينوية، وأفضل المؤلّفات التي وصلتنا منه ـ و ليس بالضرورة أفضل مؤلّفاته ـ و رغم أنّ كلّاً من هذين المؤلّفين يتمتّع بقدر عالي، و قيمة كبيرة، إلّا أنّ الإشارات امتيازات يكمن فيها سرّ خلوده الفائق للحدود كما يرى الكاتب.

و من هذه الامتيازات:

١. إنّه يمثّل نصّاً تقوم هيكلية تأليفه على أساس الأبواب القصيرة و الجملات المقطّعة، رغم أنّه لا يصنّف من ناحية الإبجاز في عداد بعض من الآثار الضئيلة الحجم ـ لا الوجيزة و المناسبة للمبتدئين ـ مثل تهذيب المنطق للتفتازاني، و التجريد للمطوسي. و لذلك فاين البعض من علماء الحكمة السابقين، كانوا يزيّنون أذهانهم بهذا المؤلّف و كأنّه عقد من درر المعقول.

٢. نحن نعلم أنّ بعضاً من أشهر آثار الشيخ ليست مهذّبة كثيراً من ناحية قواعد علم اللغة، فالاضطرابات اللغوية ـ المعنوية، أو بالأحرى انعدام الانسجام بين ذهن الشيخ و لغته في آثار مثل الشفاء ـ و خاصّة النبخة ـ زاد من صعوبة المسائل الفلسفية نفسها. و يتمتّع الإشارات من بين هذه الآثار بسلاسة أكثر و حسن في التقرير بحيث إنّ البعض رأى أنّ حسن التقرير هذا هو نتيجة المآخذ التي أخذها علماء النحو على قوالب الشيخ اللفظية.
٣. يصنّف الإشارات في عداد آخر آثار ابن سينا، و لذلك فإنّه يقدّم لنا أسمى درجات الفكر الحكمي للشيخ.

٤. لاشك في أنّ المباحث الممتازة و المنقطعة النظير في ختام هذا الكتاب و بخاصة النمط التاسع ـ لا يمكن الحصول عليها في آثار الشيخ الأخرى فحسب، بل و في آثار المؤلّفين الآخرين الميّالين إلى الحكمة. إنّ البحث الفلسفي و الخارجي للعرفان النظري هو جوهرة يلتقطها القارئ من صدف هذا الأثر، بل لا يمكن العثور عمليها حستى في مجموعة الشفاء الكبيرة. و لذلك فإنّ بالإمكان إعتبار الإشارات الممثّل لأسمى سير روحي

للشيخ.

٥. العامل الخامس و الأخير الذي يطالعنا هنا \_ و بالطبع فإن هذا العدد القليل يدل على إجمال و وجازة هذا الفهرس \_ هو في الحقيقة وليد الأسباب الأربعة السابقة؛ إلا أنّه زاد بالإضافة إلى تلك الأربعة من إزدهار سوق الإشارات، فمغ الأخذ بنظر الاعتبار تلك البنود الأربعة يمكن أن نتصور أن هذا الكتاب كان دوماً في متناول أيدي طلاب الحكمة باعتباره نصاً قصيراً، يمكن العثور عليه بسرعة، و قابلاً للحمل و الثقل، و كاملاً، و لذلك فقد كتبت على هامشه دائماً تجريحات و شروح. و قد أدّى وجود هذه المعالجات \_ سواء التقريرات أم الهوامش أم التعليقات على نطاق أوسع \_ إلى أن يتجلّى هذا الشاهد القريب من القلوب أكثر في عالم الحكمة، و ينشر عطر حضوره على مدى الألف عام من حياة المعرفة الإسلامية الطيّبة.

و يعتبر الأثران اللذان يمثّلان الآن إلى جانب بعضهما أمام القارئ الكريم في عــداد هذه الهوامش التي كتبت على الإشارات.

#### الهوامش المكتوبة على الإشارات

سوف أسعى هنا جاهداً في أجل أن أسلّط الضود على مكانة كلّ من هاتين الرسالتين الموجود تين في المجلّد الحاضر في إطار سلسلة التقريرات و الهوامش و التعليقات المكتوبة على الإشلات، و هنا نستعرض بإيجاز بعضاً من أهم هذه الهوامش حتى عصر الفاضل الباغنوي:

١٠. تقرير الإمام فخرالدين محمد بن عمر الرازي (م. ١٠٦)

۲۱. تقرير المحقق الأعظم نصيرالدين محمد بن حسن الطوسي (م. ٦٧٦) /: حلّ مشكلات الإشلالت؛ انتهى من تأليفه في صفر ٦٤٤.

أ: المحاكمات بين شرحي الإشارات. قطب الدين محمّد بن محمّد الرازي (م. ٧٦٦) / ألّف وسنت المستخدمة الرازي (م. ٧٦٦) / ألّف في جمادي الآخرة ٧٥٥.

A. حاشية شمس الدين أحمد بن سليمان المشهور بابن كمال باشا (م. ٤٠٥)

- B. حاشية جلال الدين محمّد بن أسعد الدراني (م. ١٠٨)
- .C. حاشية حبيب الله المشهور بميرزا جان الباغنوي الشيرازي (م. ٩٤٤) ب: المحاكمات (أيضاً بين الرازي و الطوسي) بدرالدين محمّد أسعد اليماني.
  - ٣٠ تقرير رفيع الدين الجيلي (م. ٦٤١)
  - ٤. تقرير عزّالدولة سعد بن منصور المعروف بابن كمونة (م. ٦٧٦).
    - ٥. تقرير سراج الدين محمود بن أبيبكر الأرموي (م. ٦٨٢)
    - ٦. تقرير برهان الدين محمّد بن محمّد النسفي الحنفي (م. ١٨٨)
- العقرير أوّل مفاخر علماء الشيعة أبي منصور حسن بن يوسف المشهور بالعلّامة الحكي (م. ٧٢٦)
  - ٨. تقرير آخر له: بسط الاشارات.

و من خلال نظرة سريعة إلى هذا المختصر يسمكن الاستنتاج أنَّ تسمانية تـقريرات مستقلّة على الأقل كتبت على الإشارات حتى زمان تدوين المحاكمات الذي كان حصيلة بحث الذهن التقّاد لقطب الدين في النصّ، وكذلك بعض من هذه الشروح نفسها.

و رغم أنّ الذي يعنيني هذه السطور القليلة هو أن أسلّط الضوء على خلفية ظهور المحاكمات و حاشيته فقط و لذلك لا أرى حاجة إلى إسراد تسرجمة لحياة الرازي و الباغنوي، ولكن و من أجل أن تتمّ الإشارة إلى مذهبهما الكلامي الفكري و التي هي ضرورية للغاية للتعرّف على سبب تدوين الحاشية، فسوف أخصّص بضعة سطور من هذا المجال الضيّق لإلقاء نظرة سريعة على حياتهما.

#### قطبالدين الرازي

ذكر باسم قطب الدين محمّد بن محمّد الرازي البويهي. وقد قيل في بيان سبب تلقّبه بالبويهي: إنّ نسبه يرتفع إلى الصدوق بن بابويه أو إلى سلاطين آل بويه. تتلمذ لدى العلّامة الحلّي (م. ٧٢٦)، و عضد الدين إبجي (م. ٧٥٦)، و قطب الدين الشيرازي (م. ٧١٠)، و عندما قرأ تواعد الأحكام لدى العلاّمة استلم منه إجازة الرواية. التقى في السنة الأخيرة من

عمره بالفقيه المعروف الشهيد الأوّل، و أجازه من جانبه اعتبره البعض شيعيّاً، فيما عدّه البعض الآخر شافعياً. عُدّ متبحّراً إلى حدّ بعيد في العلوم العقلية و خصوصاً المنطق، و أشيد بفضله في هذه العلوم. و ذكر أنّه كان حسن البيان، و غنيّاً، و مبتلى بضعف البصر. و يبدو أنّه كانت له مراسلة مع تقيالدين السبكي. كما ذُكر أنّه كان يسكن في المسدرسة الظاهرية بدمشق، ودعي بالقطب التحتاني تمييزاً له عن قطب الدين آخر كان يعيّس في الطابق العلوي من هذه المدرسة نفسها. من جملة آثاره: شرح مطالع الأنواد، حاشية على الكتّاف للزمخشرى، شرح الشمسية، و الكتاب الحاضر المحاكمات بين شرحي الإشارات. يبدو أنّ قطب الدين كان ينوي في فترة من الفترات أن يكتب حاشية على تقرير الفخر الرازي على الإشارات، و يوضح آراءه حول بعض من مسائله الفكرية التي كانت تبدو صعبته في غلى الإشارات، و يوضح آراءه حول بعض من مسائله الفكرية التي كانت تبدو صعبته في غلى الإشارات، و يوضح آراءه و وري بين تقريري الرازي و الطوسي، توفّي الرازي في ذي القعدة سنة ٢٧٧ في دمشق، و وري بين تقريري الرازي و الطوسي، توفّي الرازي في ذي القعدة سنة ٢٧٧ في دمشق، و وري الثرى أوّلاً في الصالحية بكون قاسيون التي كانت تضم مشاهير آخرين مثل الشيخ الأكبر، و الفارابي، و فخرالدين العراقي، ثم نقل إلى تربة أخرى.

#### الفاضل الباغثوى

إنّ معلوماتنا حول الباغنوي أقلّ و أضأل حجماً حتّى من الرازي نفسه. ذكر أنّ اسمه حبيب اللّه المعروف بالملّا ميرزا جان الباغنوي الشيرازي. و قد كانت «باغ نو» حارة في شيراز ولد و نشأ فيها. كان معاصراً لجلال الدين الدواني (م. ٩٠٨)، و المحقّق الأردبيلي (م. ٩٩٣). اعتبر من المحقّقين في علم أصول الفقه، و المدقّقين في فنّ المعقول. و لاشكّ في أنّ الباغنوي كان شافعياً في الفروع، و أشعرياً في الأصول، و لاشكّ أيضاً في أنّ هذه الصبغة الأشعرية نفسها هي التي دفعته إلى أن يكتب حاشية على أثر قطب الدين، و أن يبدّل ما في وسع ذهنه في مقام الدفاع عن عقائد سلقه الفخر الرازي كي يوصل إلى بـرّ يبدل ما في وسع ذهنه في مقام الدفاع عن عقائد سلقه الفخر الرازي كي يوصل إلى بـرّ الأمان مباني الأشاعرة غير المعقولة في باب مواضيع، مثل الحسن و القبح العقليين حيث إلّه كان قد أدرك نقده المعقول في كلمات المحقّق الطوسي، و إيـضاحات قـطب

الدين و تقييماته.

إنّ حاشية الباغنوي على المحاكمات هي عبارة عن هوامش آلفت ـكما هو الحال بالنسبة إلي حاشيته الأخرى على شرح القوشجي التجريد ـ بهدف تثبيت مباني الأشعرية و الدفاع العقلي عن طروحاتهم الكلامية. و من الواضح جدّاً أنّه على الرغم من أنّ مؤلّف الباغنوي أكثر تهذيباً و انسجاماً إلّا أنّه لم يستطع أبداً في مجال بيان عقائد الأشاعرة أن يأخذ إلى جانب سابقه، أي تقرير الفخر الرازي على الإشلات.

و قد آلف الباغنوي بالإضافة إلى هذه الحاشية مؤلفات أخرى مثل: حاثية على إثبات الواجب للدواني /حاثية على حاشية الدواني القديمة على شرح النجريد /حاثية على شرح مختصر الأصول للعضدي / حاثية على شرح التجريد /حاثية على شرح الأصول للعضدي /حاثية على شرح ملائح على شرح مطالع الأنواد.

توقي محشينا الأشعري الطبع ـ الذي نقلت عنه بعض الحكايات حـول مـقدرته الذهنية، وجدّيته في الدراسة من جهة، و حول أخلاقه الذميمة في الانتحال عن الآخرين مثل غياث الدين منصور ابن صدرالدين دشتكي ـ توقّي أخيراً سنه ٩٩٤ هـ، ورقـد إلى جانب حكماء شيراز.

44 44 44

إنّ ما كان ينوي كاتب هذه السطور التعريف به تحت الإشارة إليه في هذه الصفحات القليلة؛ فمن خلال هذه العبارات القصيرة يمكن أن ندرك أنّ المحاكمات عبارة عن مؤلّف مستقلّ يتناول بين الحين و الآخر عبارات المحقّق الطوسي بالتقرير، بـل إنّه يستناول بالإيضاح في مواضع معدودة عبارات النصّ، إلّا أنّه يهدف بشكل رئيسي إلى بيان المباني الكلامية للمحقّق الطوسي، و الدفاع عنها أمام الانتقادات المحتملة، و لذلك فإنّه يقف في صفّ الكلام المعتزلي أكثر ممّا يرجع كفّة الكلام الأشعري. و حاشية الساغنوي ـ التي دوّنت على ضوء التزام كامل بمباني الأشعرية ـ هي بدورها تعليقة على المحاكمات، و في اتّجاه الدفاع عن طروحاتهم الكلامية.

#### التقديم الحاضر

إنّ التقديم الحالي للكتاب تم بهدف إعداد نص منقّح و ثابت لكلام الأثرين المذكورين. و رغم أنّ المحاكمات كان قد تم عرضه قبل ذلك في هوامش صفحات تقرير المحقّق الطوسي على الإشارات، إلّا أننّى قرّرت تحقيقه مجدّداً لسببين: الأوّل أنّ ذلك التقديم يبدو مضطرباً و مغلوطاً إلى حدّ بعيد فضلاً عن أن يفتقر إلى التحقيق الفنّي اللازم رغم جمال حروفه، و جاذبية صفحاته.

والثاني أنَّ عدداً من أبواب متن المحاكمات قد تمّ حذفها في هذا التقديم ـعلى قلّتهاــ و طبعت بدلاً منها حواش أخرى، و سوف نتحدّث في هذه الصفحات حول خصائص هذا التقديم.

و قد وضعنا في هذا التقديم عددين في الجانب الأيمن من كلّ عبارة من العبارات المقدّمة لتسهيل عملية العثور على الموضوع المبحوث من المتن و الشرح في المحاكات، و هذان العددان هما الهاديان إلي موضع العبارة المذكورة في الطبعتين الشائعتين لشرح الخواجة الطوسي الإشارات - «شرحي الإشارات» طبعة مصر، و «شرح الإشارات» طبعة دفترنشركتاب ـ

#### النسخ المعتمدة

كان تحت تصرّفي خلال تحقيق المحاكمات أربع نسخ، و صورة أخرى مطبوعة:

۱. المخطوطة رقم ١٤٨٤ في مكتبة مجلس الشورى الإسلامي، و هي نسخة خطّية قديمة وأصيلة نسخت بعد ٣٣سنة من تأليف الأصل، و ٢٢ سنة بعد وفاة المؤلف، و قد تمّ تنظيم باب الإلهيات في ٤٤ ورقة / ٨٨ صفحة بخطّ النسخ التحريرى. ويستراوح عدد سطور كلّ صفحة من ٣٢ و حتى ٣٧ سطراً. و قد انتهى استكتاب هذه النسخة بين ١٧ شوّال سنة ٨٨٨ ه على يد محبوب بن موسى فقيه اقسرائى (؟). و قد أشرت إلى هذه النسخة بعلامة «ص»، و في علامات تغيّر صفحات النسخة الخطّية بحرف /ك/ و قد فقد قسم من مبحث الطبيعيات نهذا قسم من الأوراق الوسطى لهذه النسخة و تمّ تجليد قسم من مبحث الطبيعيات نهذا

الكتاب نفسه في هذا الباب. و النسخة التي سيتمّ التعريف بها مباشرة بعد ذلك في هــذا الباب كانت النسخة الأساسية التي استندت إليها.

۲. المخطوطة رقم ۹۳ ه ۱۰ المكتبة مجلس الشورى الإسلامي، و يضم الباب المعتمد في التحقيق الحاضر ۵۶ ورقة / ۱۰۸ صفحات من آخر النسخة. و قد كتب بخط النسخ التحريرى القديم، ويطالعنا في كلّ صفحة ۲۹ سطراً. و تمّ الفراغ من نسخها يوم الأربعاء من الأيّام الوسطى لذى القعدة سنة ۷۱۸ ه على يد ناسخ لم يذكر اسمه في الترقيمة. و قد ميّزت هذه النسخة في الهامش بعلامة «ج» و في علامات تغيّر صفحات النسخة الخطية بعلامة / آ/.

٣. نسخه خطّبة برقم ٦٩٦٦ في مكتبة الروضة الرضوية المستدسة (آسستان قدس رضوي) دعليه وعلى آبائه و أولاده آلاف التحيّة و الثناء ــ كتب باب الإلهيات لهذه المخطوطة في ٥٦ ورقة / ١١٢ صفحة بيد أحمد بن محمّد الجيلي ليلة الثلاثاء ٢٣ رجب المرجّب سنة ٩٨٥ ه بخط النسخ البسيط.

و قد ميّزت هذه النسخة التي يبلغ عدد سطور كلّ صفحة منها ٢٩ بالحرف «ق».

ع. مغطوطة رقم ٧٩١١ في مكتبة آستان قدس رضوي. و هي نسخة كـــتبت بــخط النسخ الحسن، أعيدت كتابتها على يد محمد قاسم بن محمد باقر قوشخاني فـــي ١٠٣ ورقة / ٢٥٦ صفحات، بعدد ٢١ سطراً في كل صفحة، في يوم الاثنين ١٢ صــفر ســـنة النسخة أيضاً بعلامة «س».

٥. جاءت النسخة المطبوعة السابقة في هامش شرح الإشدات للمحقق الطوسي في عداد منشورات «دفتر نشر كتاب» في المجلّد الثالث من هذه المجموعة ـ و الذي جدّد طبعه لمرّات عديدة حتى الآن ـ و الباب المذكور يتضمّنه المجلّد الحاضر.

و قد اعتمدت في تنظيم و إحياء حاشية الباغنوي على منن المحاكمات ...و التي تطبع الآن لأوّل مرّة \_نسخةً أساسية، و نسختين مساعدتين:

النسخة رقم ١٧٢٦٦ في المكتبة المركزية لجامعة أصفهان. و هذه النسخة هـي فـي عداد الكتب الوقفية للعلاّمة المرحوم الشيخ محمّد باقر أنفت الأصفهاني، و هي بشهادة خبراء النسخ مثل الأستاذ أفشار الذي قام بتدقيقها .. المخطوطة الأصلية للمؤلف. تـمّ تحرير باب الإلهيات من هذه النسخة سنة ٩٧٨ هـ بقلم كاتب الحاشية نفسه في ٣٥ ورقة / ٧٥ صفحة بخطّ النسخ المشوّش، و هي غير مقروءة في بعض المواضع، و يبدو أذّ ها مبيّضة الباغنوي الأصلية. وضعت كلّ صفحة من هذه النسخة القيّمة من ٣٠ ـ ٣٢ سطراً. و قد سقطت بضع أوراق من وسط هذه النسخة بفعل غيّر الزمان. و قد قرأتُ هذه النسخة في علامات تغيّر صفحات الحواشي أخذاً بنظر الاعتبار موضع حفظها / ٢/ و قد اعتمدتُ هذه النسخة كمرجع في تحقيق حاشية الباغنوي، و لم أرجع إلى النسخ المساعدة إلا لإعادة قراءة بعض الكلمات .. التي كنت أشك في قراءتها الصحيحة .. و لذلك فإنّ من الطبيعي أن لايدور الحديث في حواشي الفاضل الباغنوي عن النسخ غير الأصلية المخطوطات المختلفة. و على أيّة حال فإنّ تلك النسخ المساعدة هي:

النسخة رقم ٧٨٨٥ في المكتبة العامّة للمرحوم آية الله العظمى المرعشي النجفي.
 و هي نسخة حسنة الخطّ للغاية بخطّ النستعليق الممتاز كتبها ملك محمّد بروجني في ١٠٥ ورقة / ٢٠٥ صفحة، تتضمّن كلّ منها ١٥ سطراً، بتاريخ ١٧ ذي الحجّة ١٢٤٤ هـ. و قد ميّزت هذه النسخة في التقديم الحاضر من ص ١٨٢ ـ ص ٢٠٩، حيث إنّ النسخة الأصلية لحاشية الباغنوي ناقصة، بعلامة / ١٨/ ـ كنسخة رئيسية \_.

۲. النسخة رقم ۱۷۹۳ لمكتبة مجلس الشورى الإسلامي. و هي نسخة رديئة الخطّ للغاية و غير مقروءة، ولم تتمّ الاستفادة منها إلّا في بضعة مواضع. و تفتقر هذه النسخة إلى الترقيمة، و لذلك لاتتوفّر لدينا معلومات عن الكاتب، و سنة تحرير هذه المخطوطة. تمّ تحرير باب الإلهيات في هذه النسخة في ٦٢ ورقة / ١٢٤ صفحة، و تشتمل كلّ صفحة منها على ٢٠ سطراً.

جاء ت جميع حواشي الباغنوي بخطّ (الشكسته) الدقيق في حواشي النسخة «ج» من المخطوطات المذكورة. و قد راجعت هذه النسخة أيضاً في مواضع معدودة.

44 44 44

و الآن و أنا أرى نفسي منتهياً من مشروع تحقيق المحاكمات، و حــاشية البــاغنوي

عليها، أحمد الموفّق على الإطلاق الذي وقّقني لأن أهدي هذا الأثر الوجيز إلى مسحبّي الحكمة، و الحمد له ثمّ الحمد له.

كما أقدّم شكري إلى صديقي العالم السيّد حامد ناجي الأصفهاني الذي دفعني إلى تحقيق متن المحاكمات، و أخي الفاضل السيد الدكتور محمّد رضا ابن الرسول الذي هيّألي صورة النسخة الأصلية من تعليقة الباغنوي، و كذلك صديقي الفاضل الآخر السيّد علي أوجبي الذي جعل صدور هذا المجلّد ضمن سلسلة منشورات مكتبة مجلس الشورى الإسلامي حعلهم الله و إياكم في حفظه ...

و الحمدلله أوّلاً و آخراً ۱۳۷۹ /۸/۱ ۲۲ شعبان المعظم ۱۳۲۱ مجید هادیزاده النمط الرابع في الوجود وعلله

#### النمط الرابع

[١/١٩ - ١/١٩] قوله: النمط الرابع في الوجود و علله.

بعد الفراغ من الحكمة الطبيعية شرع في الفلسفة الإلهية و رتبها على أنماط أربعة؛ لأنّ الفلسفة الإلهية و رتبها على أنماط أربعة؛ لأنّ الفلسفة الإلهيّة هي العلم بأحوال الموجودات المجرّدة من حيث الوجود، و البحث عنها؛ إمّا عن أحوال تلحقها لذاتها أ، أو عن أحوال تلحقها بالقياس إلى معلولاتها أ. والأوّل نمط التجريد، و الثاني لا يخلو:

إمّا أن يكون البحث عنها من حيث إنّها مبادٍ للوجود، و هو النمط الرابع؛

أو غاياتٌ له، و هو النمط السادس؛

أو لا هذا و لا ذاك، فهو النمط الخامس، الذي يبحث فيه عن كيفية فيضان المعلولات عن المجرّدات.

وأمّا الأنماط الثلاثة الباقية فكأنّها توابعُ، و إنّما المقاصد من الحكمة الإلّمهية هـذه الأنماط الأربعة.

لا يقال ": الإلهي، لا يبحث عن أحوال المجرّدات فقط، بل عن أحوال جميع الموجودات من حيث الوجود، فكيف خصّصه بأحوال المجرّدات؟

لآنا نقول: هذا هو المقصد الأصلي امن القسم الإلهي، و أعظم بابيه و أشرفهما. ولهذا سمّي باسم الكلّ الم و أمّا باب الأمور العامّة فكالمقدّمة له و المبحوث عنه بالعرض. والشيخ في هذا الكتاب لم يتعرّض له تعويلاً على اشتهار، فيما بين الأصحاب، و أنّ من تصدى الاقتناء كتابه " فقد حصل على طَرُفٍ منه.

### [۳/۱۵۱/۱۹۰] قوله: في الوجود و علله.

المراد من «الوجود» ههنا هو الوجود المطلق، و من «علله» الوجودات الخاصة؛ فإن الوجود المطلق مقول بالتشكيك على أشياء الوجودات، و المقول بالتشكيك على أشياء لا يكون ذاتيا لها، لامتناع التفاوت في نفس المهيّة و أجزائها؛ بل عارضاً لها. فيكون الوجود المطلق عارضاً للوجودات الخاصّة، فيكون مفتقراً إليها معلولاً نها، فلهذا قال؛ «في الوجود و علله».

وإنّما حمله على ذلك، أمّا أوّلاً: فلقضية اللفظ، وأمّا ثانياً: فلأنّ هذا النمط يبحث أوّلاً عن الوجود هل يساوق الإحساس أو لا؟ وأنّه ينقسم إلى الواجب و الممكن و هو بحثُ عن الوجود المطلق، ثمّ يبحث عن الوجود الممكن و الوجود الواجب و هو بحثُ عن الوجودات الخاصّة للّي هي الوجودات الخاصّة الّتي هي علله. [1]

ولقائلٍ أن يقول: لانسلّم أنّ المهيّة و جزءها لاتتفاوتان، و^لِـم لايـجوز أن يكـون حصول المهيّة و جزءها في بعض الأفراد أولى أو أقدم أو أكثر من حصولها في بعض؟ على أنّ من الناس من ذهب إلى أنّ الاشتداد و الضعف اختلاف في نـفس المـهيّة بـالكمال والنقص، و لو كان هذا مجرّد احتمالٍ لكان من اللوازم إيطاله، و لا سيّما قد ذهب إليـه ذاهبٌ. و لئن سلّمنا ذلك لانسلّم أنّ الوجود المطلق إذا كان عارضاً يكـون مـفتقراً إلى

| ١. م: الأعلى. | ٢.ص: الْكلِّي.   | ۲۰٫۵: اکتسایه،           |
|---------------|------------------|--------------------------|
| عليج: عاهو.   | ه.ق: ـ المطلَّق. | ٦.س: - بل عارضاً المطلق. |
| ٧. ج: خاصّة.  | ولاق: دو ،       | ٩. ق: وكان،              |

الوجودات٬ وإنّما يلزم لوكان عروض الوجود للوجودات عروضاً عرضياً. أي: عروض العرض للجوهر. و ليس كذلك، بل عروض العرض العامّ للسهيّات، و لايسقتضى ذلك الافتقار و لاالمعلولية، فإنّ العرض العامّ يتّحد مع المهيّة في الوجود فكيف يكون مفتقراً إليها؟}[۲]

وأيضاً: [٣] إنّما يلزم أن يكون ً الوجود المطلق معلولاً لوكان موجوداً في الخارج، وهو ممنوع .

ونقول أيضاً: مطلق الوجود لوكان معلولاً للوجودات الخاصّة فإمّا أن يكون معلولاً لها ِ في الخارج فيلزم أن يكون <sup>ع</sup>ُ في الخارج وجودٌ خاصٌّ و وجودٌ مطلقٌ، فيكون كلَّ شيءٍ <sup>ه</sup> موجوداً بوجودين، و إنَّه محالٌ؛ و إمَّا أن يكون معلولاً لها في العقل، فلا "يمكن تــصوّر الوجود المطلق بدون تصوّر أحد الوجودات الخاصّة، و ليس كذلك.

قال الإمام: المرادُ «بالوجود» مطلقُ الوجود، و أمّا «علله» فالمراد بها علل الوجود، ولايلزم منه أن يكون عللاً لكلِّ وجودٍ حتَّى يكون عللاً للواجب، فإنَّ لفظ الوجود مهملة لايقتضى الكلِّية؛ بل المراد علل الوجود الممكن، فإنَّ هذا النمط يبحث عن مطلق الوجود، ثمّ عن <sup>٧</sup>علل الوجود الّتي هي القاعل و الغاية، ثمّ يُثبت العلل الموجدة و منتهي العلل. فهذا النمط يبحث عن مطلق الوجود و^علل الوجود الممكن. و لا بُعدَ في رجوع الضمير إلى الخاصّ بعد ذكر العامّ على ما هو مشروحٌ في غير هذا الفنّ. و هذا أقرب إلى الحقّ.

#### [۲/۴۵۱/۱۹۰] يريد التنبيه.

إنَّما وسم هذا الفصل «بالتنبيد» لأنَّ الحكم بأنَّ من الموجودات مما لايمناله ٩ الحسّ قضيةً قريبةً إلى الطبع سهلة الدرك يجب أن لايختلف فيها. و أيضاً بــنى ذلك عــلى أنّ الطبيعة المشتركة موجودةً و لا شكّ أنّها منخرطةً في سلك البديهيات.

> ۲. ق: إِنْ كَانِ. ١. م: + الخاصَّة.

ع. س: ـ معلولاً لها... أن يكون. ۵. س: + موجود. ٦. ص: و لا.

٩. ن: لاينال. ٨ س: + عن. ٧. ج: . عن.

۲. س: محال.

وإنّما قدّم هذا البحث لما عرفت أنّ هذه الأنماط في الحكمة الإلّهية الباحثة عن الموجودات السجرّدة عن المادّة في الذهن و الخارج؛ فلو لم يكن هنا موجودات مجرّدة يبطل هذا العلم بالكلّية، لكن وجود المجرّدات يتوقّف على إبطال قول من زعم أنّ كلّ موجودٍ محسوس، فلهذا قدّمه.

وإنّما "قال: «قد يغلب على أوهام الناس»، تنبيهاً على أنّ هذا الحكم إنّما هو من قِبَل القوّة الوهمية التي تحكم على غير المحسوس بأحكام المحسوسات.

وأمّا قوله: «هو المحسوس و ما في حكمه»، فالمراد بما في حكم المحسوس المتخيّلات و المتوهّمات، فإنّ القوم لا يسعهم أن ينكروها، فقالوا: إنّها في حكم المحسوسات.

فإنَّ قلت: المتخيّل و المتوهّم محسوسان بالحسّ الباطن.

فنقول: المراد بالمحسوس هيهنا الحسّ الظاهر ٧، و لهذا قال: «فإنّ محسوس وكلّ محسوس وكلّ متخيّل فإنّه يختصّ لا محالة بشيءٍ من هذه الأحوال». و سيذكر الشيخ أ في التنبيه الآتي: «أنّه لوكان كلّ موجودٍ بحيث يدخل في الوهم و الحسّ ١٠...» إلى آخره ١١، فجَعْلُ الحسّ بإزاء الوهم دنيلٌ على أنّ المراد به الحسّ الظاهر.

#### [١/٩١ ـ ١/٩] و ١٢ قوله: كعكس نقيض لها.

إنّما ١٣ لم يقل: «عكس نقيضٍ لها» لأنّ عكس نقيضها: «ما لا يكون محسوساً لا يكون /8A2/ موجوداً». و أمّا أنّ فرض وجوده محالٌ فلا دخل له في مفهوم العكس.

[١/٩١] قوله 12؛ لأنّ المحسوس هو ماله مكان أو ١٥ وضع بذاته، وهنو إمّا ١٦ جسمٌ أو

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                     |                  |
|---------------------------------------|---------------------|------------------|
| ۱. ق: + من.                           | ۲. ص؛ الوچودات.     | ٣. ق: إذا.       |
| ٤. س، ق: نبيل.                        | ٥. ج: وهو،          | ٦. س: لأنَّ.     |
| ٧. م: المحسوس بالظاهر.                | ٨ ص، ج، ق: - فإذ.   | ٩. ص: ـ الثيخ.   |
| ١٠. ج؛ الحش والوهم،                   | ۱۱، س: ۱۰ إلى آخره، | ۱۲۰ م: سو.       |
| ١٣. ق: وإنَّما.                       | ،۱4، ص، ق: رقوله،   | ١٥. ق، بع، ص: و. |
| ١٦. يع: - إمّا.                       |                     |                  |

جسمائي.

توضيح الحال أنَّ ' مذهبهم أن لا موجود إلَّا الجسم أو " الجسماني، لأنَّ كلُّ مـوجودٍ عندهم محسوسٌ و كلّ محسوسٍ إمّا جسمٌ أو جسمانيٌ، فما لا يكون جسماً أو جسمانياً لايكون موجوداً عندهم.

لكن في عبارته شيءٌ، و هو أنّ الجسماني لا وضع " و لا موضع له بذاته، فكيف يكون قسماً من المحسوس الذي له مكانٌ و وضعٌ بذاته؟

على أنّ الشيخ جعل تخصيصه <sup>٤</sup> بالمكان و الوضع بسبب ما هو ٥ فيه، لا بذاته. وضمير «هو» راجع إلى «الشيء "» و هو الحال. و ضمير «فيه» راجع إلى «ما» و هو المحل.

ثمّ إنّ الشيخ استدلّ على بطلانه و تقريره <sup>٧</sup> على محاذاة ما فــي الكـــتاب: أنّ القـــدر المشترك بين المحسوسات موجودً^، فلايخلو إمّا أن يكون محسوساً أو لايكون، والأوّل باطلٌ، لأنَّه لوكان محسوساً لاختصّ بوضعٍ معيّنٍ و أينٍ معيّنٍ، فلم يكن مطابقاً لما ليس له ذلك الوضع المعيّن، فلا يكون مشتركاً فيه و قد فرضناه مشتركاً فيه ٩؛ هذا خلفٌ.

وفيه نظرٌ؛ لأنَّه إنْ أريد بقوله: «اختصّ بوضع معيّنٍ» أنَّه استلزم ذلك الوضع، فلانسلّم الملازمة [٤]؛ وإنْ أريد به ١٠ أنَّه قارن ذلك الوضع المعيّن فمسلّمٌ، لكن لانسلّم أنَّه لو قارن وضعاً معيّناً لم يطابق ما ليس له ذلك الوضع. و إنّما لا يكون مطابقاً لوكان مع ذلك الوضع دائماً، و هو ممنوعً.

وأيضاً؛ إنْ عني بقوله: «لم يكن مشتركاً مقولاً على كثيرين» أنَّه لم يكن مشتركاً فـــي العقل، فلانسلَّم لزومه، و إنَّما يلزم أنْ ١١ لو كانت الطبيعة مختصَّةً بذلك الوضع في العقل أيضاً، و هو ممنوعٌ؛ لأنّه من العوارض الخارجية. و إن عني أنّه لم يكن مشتركاً في الخارج فمسلَّمُ، لكن لايلزم منه الخلف؛ لأنَّ المختصِّ بذلك الوضع في الخارج إذا حــصل فــي

١. ق، ج، ص: يوضح الحال بأنَّ. ٢. ق، س، م: ر.

ە. ج: . ھو.

يا. س، ج: تخصّصه.

لد س: + لا محالة.

٧ م: تقرير،

۱۱. ص: س: ـ أن.

۱۱. م، س، ق: ـ به.

٦. م: له.

٦. س: شيء.

۹. ص، ق: ، فیه.

العقل كان صورة كلية منطبقة على جميع الأفراد.

سلّمناه، لكن معنا ما ينافيه، و هو أنّ الطبيعة الكلّية إمّا أن تكون نفس الشخص المحسوس في الخارج أو جزئها ضرورة امتناع أن تكون خارجة عنه، فإنْ كان نفس الشخص كانت أيضاً محسوسة، و إنْ كانت جـزئها أ يـلزم أن لاتكون مـحمولة عملى الشخص، للتغاير أ في الذات و الوجود، فاستحال أن يكون جزءًا للشخص.

وعلى تقدير أن لآيكون محالاً لم يكن بدَّ من أن تكون محسوسةً، لأنَّ الأشعّة الواردة على المجموع المركّب الخارجي ترد<sup>ه</sup> إلى اكلّ واحدٍ من أجزائه، و صورة المجموع لو انطبعت في الحسّ ينطبع صور أجزائه فيه بالضرورة.

[۱۹۱/۱۹۱] قوله <sup>۷</sup>: فإنّه من حيث هو هڪـڏا<sup>۸</sup> مـوجودُ فـي الــّمارج و إلّا <sup>9</sup> فــلاتڪـون هــذه ۱۰ الأشخاص أناساً ۱۱.

فيد منع، إذ ليس يلزم من انتفاء مبدأ ١٢ المحمول في الخارج انتفاء الحمل الخارجي. و قوله: «لا من حيث هو حيوان ١٣ أو ناطق ١٤» غير مستقيم، لأن الحيوانية و الناطقية لهما ١٥ دخل ١٦ في ملاحظة الحقيقة الإنسانية. اللّهم إلّا أن يراد به لا من حيث إنّه حيوان فقط أو ناطق فقط، فإن الحقيقة الإنسانية إنّما هي بالحيوانية ١٧ و الناطقية معاً، و حيننة يستقيم الكلام ١٨، إلّا أن التجريد إنّما يعتبر بالقياس إلى الغواشي الغريبة ١٩، و هما متباينان للطبيعة الإنسانية.

و حاصل الفرق أنّ الإنسان من حيث هو واحد الحقيقة هو ٢٠ طبيعة ٢١ الإنسان من غير

| ۲. سج: إلى.          | ٢. ق: التناير.         | ١. س: جزءًا لها.          |
|----------------------|------------------------|---------------------------|
| ۲. م: علی.           | ه. ق، س: برد،          | ٤. م: مجموع.              |
| A 5: K               | ۸ ج: کفا.              | ۷. ص: و قوله.             |
| ۱۲. م، ص، ق: ـ ميدأر | ١١. س: أناسبًا.        | ۱۰. م، ص، ج: هذا.         |
| ١٥. س: لها.          | \$ ١. م، ق: + فقط.     | ١٣. م، ق: + فقط،          |
|                      | ١٧. م، ق: الحيرانية.   | ١٦. ق: مدخل.              |
| ١٩. ص، ق: -الغربية.  | م الكلام. م: _ الكلام، | ۱۸. ق. ص: ـ و حينئذ يستفي |
|                      | ۲۱. م: ـ طبيعة.        | ۲۰ ق: ۱ هو.               |
|                      |                        |                           |

اعتبار الوحدة، و الإنسان الواحد "هو" طبيعة الإنسان مع اعتبار الوحدة. والأوّل مشترك فيه دون الثاني. و لذلك فسّر الشيخ قوله: «من حيث هو واحد الحقيقة» بقوله: «بل من حيث هو "حقيقته ألا الأصلية "»، فإنّ «بل» هيهنا ليس نفياً لما تقدّم، بل للإضراب عن العبارة الثانية الّتي هي أوضح دلالةً على المقصود.

#### [۲/۱/۱۹۱] قوله: و اعترض بعض المعترضين.

لمّا كان الدليل آلذي ذكره الشيخ قياساً من الشكل النالث و صورته: أنّ الطبيعة المشتركة لا موجودة، و الطبيعة المشتركة ليست بمحسوسة أ، ينتج أنّ بعض الموجود أيس بمحسوس اعترض على المقدّمة الصغرى و هو معارضة في المقدّمة بأنّ الطبيعة المشتركة ليست موجودة في الخارج، لأنّ كلّ موجود في الخارج أ مشخّص، فلا يكون مشتركاً.

و الجواب: أنّ المراد بالطبيعة ١١ المشتركة الطبيعة ١٢ الموضوعة للاشتراك في العقل، لا الطبيعة مع الاشتراك [ ٥ ]، و هي موجودة ٢٣ في الخارج.

و أمّا قوله: «وهمّ و تنبية» فهو المعارضة في المقدّمة الكبرى بأنّ الإنسان المشترك إنّما يكون إنساناً إذا كانت له أعضاء من يد و عين و حاجب و غير ذلك على أبعاد مخصوصة و أوضاع مختلفة و أقدار متبايئة، و لا شك أنّه من حيث هو كذلك محسوس. و جوابه: أنّا لانسلم أنّ الإنسان إذا كان له أعضاء يكون محسوساً، و إنّما يكون كذلك لو لم تكن الأعضاء مأخوذة من حيث إنّها كلّية مشتركة، و هو ممنوع؛ فيإنّ الإنسان المشترك لابد أن يكون أعضائه المشتركة.

و هذا الجواب و إن كان هو الحقّ في جواب المعارضة لكن الشيخ لم يسلك بهم ١٦ هذه

| ١. ق، ص: + من حيث. | ۲. ج: ۵ هو.                     | <br>۳دیج: ـ هو،      |
|--------------------|---------------------------------|----------------------|
| ٤. ج، س: حقيقة,    | ٥. م: + التي لاتختلف فيها الكثر | تشرة. ٦٠ م، س: دليل. |
| ٧. م: المشركة.     | ٨٠ ميء ص: محبوسة،               | ٩. م، س: الموجودات.  |
| ه ۱. م: فيه.       | ١١. ص: من الطبيعة.              | ١٢. ص: - الطبيعة.    |
| ١٣. ج: المرجود.    | ١٤٤ ۾: هو،                      | ١٥. س: ذا أعضاء.     |
| 11. م: ـ بهم.      |                                 |                      |

الطريقة، بل أنهج المنهجاً آخر أوضح منه المنقل الكلام إلى الأعيضاء من حيث إنّها مشتركةً، واستأنف الدليل عليها. [٦]

#### [٣/٨-١/١٩١] قوله: تنبيه.

للشيخ في بيان فساد قول من قال: لاموجود إلّا المحسوس، طريقان: الأوّل: الاستدلال بالمحسوسات /SB2/على وجود ما ليس بمحسوس. وفيه وجوه:

أحدها: ما تقدّم من أنَّ المحسوسات مشتملةً عملى طبائعها المجرّدة <sup>٢</sup> وهمي غمير محسوسةٍ أ، فقد خرج من المحسوسات ما ليس بمحسوس.

وثانيها: أنَّ الاعتراف بالمحسوس والمتوهّم اعترافٌ بالحشّ والوهم؛ وهما غير محسوسين ٩.

ر ثالثها: أنّ الاعتراف بالمحسوس والمتوهّم وبالحسّ والوهم" اعترافٌ بالعقل الّذي يميّز "بين الحسّ والمحسوس والوهم والمتوهّم؛ والعقل ليس بمحسوس.

و الطريق الثاني: الاستدلال بعلائق المحسوسات من العشق و الغضب و الخجل و غيرها، فإن الاعتراف بها، لكنها موجودة بالضرورة، و غيرها، فإن الاعتراف بها، لكنها موجودة بالضرورة، و طبائعها ليست مدركة بالحس و لا بالوهم، فلذا الميز بين الطريقين بقوله: «ومن بعد هذه الأصول».

[7/4-1/147] قوله: و منها حال القول و  $^{11}$  العقد.

اعلما أنّ الحقّ و الصدق مشتركان ١٢ في المورد و هو القول و العقد١٣ المطابق للأمر

| ۱. ص: انتهج.  | ۲. م: ۱۵۰۰.    | ٦٢. م: السوجودة،             |
|---------------|----------------|------------------------------|
| ع. ق: محسوس،  | ٥. ص: محسوسان. | ٦. ص: وبالحش والرهم.         |
| ٧. ص: مميَّز. | ٨ ص: ـ ر ،     | ٩. ج، ص: الخجل ر الغضب.      |
| ص: فلهذا،     | ۱۱، م: دو ،    | ۱۲. <del>من: پشت</del> رکان. |
| ٦٣. ص: النعل. |                |                              |

الواقع أ. و الفرق بينهما أن القول مثلاً إذا كان مطابقاً للأمر الواقع فهناك نسبتان ": نسبة الأمر الواقع إلى القول، و نسبة القول إلى الأمر الواقع.

أمًا أوّلاً: فلأنّ مطابقة هذا لذاك غير مطابقة ذاك لهذا؛ لأنّ مطابقة هذا لذاك قائمة بهذا، و مطابقة ذاك لهذا <sup>ع</sup>قائمة بذاك، و العرض يختلف باختلاف المحلّ بالضرورة.

و أمّا ثانياً: فلأنّ المطابقة مفاعلة لا يتحقّق إلّا بين أمرين منسوبة إلى كلّ واحدٍ منهما صريحاً و ضمناً متعلّقة بالآخر كذلك، و يعرض لذلك القول بحسب "كلّ واحدة "من النسبتين حالٌ، فحال القول بحسب نسبة الأمر الواقع إليه هو الحقّ. و ذلك الحال هو كون القول مطابقاً اللأمر الواقع، لأنّه إذا نسب الأمر الواقع بالمطابقة إلى القول يكون الأمر الواقع مطابقاً إذا المنسوب إليه في باب المفاعلة فاعلٌ، و إذا كان الأمر الواقع مطابقاً "كان التول مطابقاً له ١١، فهو الحال الذي عرض للقول ٢ بحسب نسبة ١٣ الأمر الواقع إليه.

و إنّما سمّي حال القول بهذا الاعتبار حقّاً لأنّ أوّل ما يلاحظ في هذا الاعتبار هو الأمر الواقع هو الصدق. الواقع الذي هو الحقّ نفسه، و حال القول بحسب نسبته ١٤ إلى الأمر الواقع هو الصدق. وذلك ١٥ الحال ٢٠ كون القول مطابقاً للواقع، لما مرّ من ١٧ أنّ المنسوب إليه في باب المفاعلة فاعل، فهو انحال العارض للقول ۱۸ بحسب نسبته إلى الأمر الواقع.

و كلام الشيخ في هذا التذنيب: أنّه لمّا تبيّن أنّ كلّ موجودٍ في الأعيان فهر من حيث حقيقته الكلّية غير مشارٍ إليه، فكيف لا يكون الموجود الّذي هو محقّق ١٩ سائر الحقائق كذلك ؟!

قال الإمام: هذا الكلام تمثيلً إقناعي، فإنّه لا يلزم من أن يكون الحقائق غير مشارٍ إليها أن يكون محقّق ٢٠ الحقائق أيضاً غير مشار إليه.

| ۲. ص: سبیان،   | لارج، ص: مبينهما، | ١. ق: المطابق للراتع. |
|----------------|-------------------|-----------------------|
| ٦. م: باعتبار. | ٥. بع، ص: .واحد.  | ٤. م: بهذا,           |
| ٩. م: الأمر.   | ٨ م، س: مطابق.    | ٧. س: واحد.           |
| ١٧٠ ص: القول.  | ۱۱. م: یه.        | ۱۰. س: + له.          |
| ٥١. ق: نذلك.   | ١٤. م: النسبة.    | ١٣. ص: ـ نسبة.        |
| ٨٨. ص: المقول. | ١٧. ج: ـ من.      | ۱٦، م: + هو.          |
|                | ۲۰. ق: ـ محقّق،   | ١٩. ق: ج: سحل.        |

و قال الشارح: إنّه قياسٌ برهاني، فإنّه لمّا ثبت أنّ كلّ موجودٍ في الأعيان فإنّه من حيث حقيقته غير مشارٍ إليه و أمبدأ الموجودات موجودة في الأعيان، انتظم قياسٌ على هيئة الشكل الأوّل ينتج: أنّ أ مبدأ الموجودات من حيث حقيقته غير مشارٍ إليه؛ و هو المقصود.

و فيه نظرً؛ لأنّ الثابت بالدليل السابق هو أنّ كلّ موجودٍ له حقيقةٌ كلّيةٌ فهو من حيث حقيقةٌ كلّيةٌ فهو مقيقةٌ حقيقته الكلّية غير محسوسٍ، و هذا إنّما يستلزم المقصود علو كان لمبدأ الكائنات حقيقةٌ كلّيةٌ؛ و هو ممنوعٌ. [٧]

و منّا يدلّ على امتناع أن يكون له ماهيةً كلّية <sup>٦</sup> أنّه لو كانت لواجب الوجود مهيّة كلّيةٌ يلزم ٢ أحد الأمرين: إمّا امتناع الواجب لذاته؛ و إمّا إمكان الممتنع لذاته. و ^كلاهما بيّن الاستحالة.

بيان اللزوم: أنّه لوكانت للواجب مهيّة كلّية <sup>9</sup> و وجد منها جعزئي واحد وكانت الجزئيات الباقية ممتنعة فامتناعها إمّا لنفس تلك المهيّة <sup>11</sup>، أو لغيرها. [٨] فإن كان لنفس تلك المهيّة امتنع أن يوجد ذلك <sup>11</sup> الجزئي الواحد أيضاً، فيكون واجب الوجود مستنع الوجود، وهو أحد الأمرين؛ وإن كان امتناعها لغير تلك المهيّة يكون بالنظر إلى نفس تلك المهيّة ممكنة، فيكون تلك الجزئيات ممكنة لذاتها ممتنعة بالغير. فالممتنع بالذات ممكن الوجود بالذات، وهو الأمر الثاني.

#### [٣/١-١/١٩٢] قوله: يريد أن يشير إلى العلل.

لمّاكان هذا النمط في الوجود و ١٢علله و بحث عن الوجود أنّه هل يساوق الإحساس أو لا؟ أراد أن يبحث عن علل الوجود. فلكلّ شيءٍ ممكنٍ مهيّةً و وجودٌ و هما متغايران. فلد من حيث المهيّة ١٦علل، و من حيث الوجود علل، فالعلّة إمّا علّة ١٤ للمهيّة أو للوجود.

| ۱. ص: ـ ر.         | ٢. ص: لأنَّه          | ۲. س: فهي،    |
|--------------------|-----------------------|---------------|
| غ ج: المطلوب.      | ه. ص: الميداً.        | ٦. ج: ٧ کليۀ  |
| ٧. قى: لزم.        | ۸. ص: ۔ و،            | ٦. س: ـ کلية. |
| ١٠, م، ج: الحثيثة. | ۱۸. م: + الشيء.       | ۱۲، س: ـ ر،   |
| ١٣. م: ١ المهيَّة. | ۱۶. م: ر <b>علَة.</b> |               |

و علّة المهيّة إمّا أن تكون المهية معها بالقوّة و هي المادّية، أو بالفعل وهي الصورية. و علّة الوجود إمّا مقارنةً للمعلول أو مباينةً له، و الأولى الموضع؛ والثانية إمّا أن تكون علّيتها هي الإيجاد النفسه و هي العلّة الفاعلية، أو كونه علّةً للإيجاد بأن يكون الإيجاد لأجله و هي العلّة الغائية.

وهذا الحصر فيه كلامٌ. لأنّ الشرائط و عدم الموانع /SA3/عللٌ خارجةٌ عن الخمسة. أجيب عُ: بأنّ بعضها لمّا كان من توابع العلّة الفاعلية كالشرائط و بعضها من توابع العلّة المادّية كعدم الموانع، اخذت منهما و لم يجعل قسماً برأسه ".

ثمّ إن جُعلت العلّة المادّية و الموضوع قسماً واحداً لاشتراكسهما فسي معنى القسوّة والاستعداد حتّى تكون العلّة المادّية هي القابل للشيء أو لجزئد ١٣، كانت الأقسام ستّةً؛ وإلّا فسبعة بيها.

[٣/١٢-١/١٩٢] قوله: و المادّة ١٥ و الموضوع ١٦ منها ليستا١٧ من العلل ١٨ الموجية. العلّة ١٩ الموجبة على ما هو المشهور هي ما يجب عنه صدور المعلول ٢٠ بـحيث

| ۱۱. ج: هو،                  | ٢. ق: لاتّحاد.     | ٣. س، م: علَّة.          |
|-----------------------------|--------------------|--------------------------|
| ع. س: و أجيب.               | ه. می: فیها.       | ۲. ص: بدانیه،            |
| ۷. م، ص، ق: ډو هي، س: و هو. | ۸ م: + رمو،        | ۹. م، س: + هې،           |
| ۱۰، م: مستحيل.              | ١٩. ق: الوجرد،     | ۲۱. ص: ۱ دور             |
| ۱۲، ص: لرجزية.              | ١٤. ج؛ سيمة.       | ١٥. م، ص، ج، ق: الموضوع. |
| ١٦٦. م، ص، بع، ق: المادّة.  | ١٧. ص: ليسا.       | ۱۸. ص: علل.              |
| ١٩. ق: الملل.               | ٣٠. م، ج: الأفعال. |                          |

لايتخلف عنه. و المراد بها هيهنا ما يكون مؤثّراً في الوجود سواءً كان بواسطةٍ أو بسغير واسطةٍ. فالصورة مؤثّرة في الوجود، لأنها شريكة للعلّة الفاعلية، وكونها من علل المهيّة لاينافي ذلك. وكذلك الغائية مؤثّرة في وجود المعلول، بخلاف الموضوع و المادّة فإنّهما فإنّهما قابلان و القابل لا يكون مؤثّراً، بل متأثّراً.

[٣/١٢/١٩٣] قوله: و الجنس و القصل و إنّ كانا مقوّمين.

جواب لسؤالٍ مقدّرٍ، و هو:

أنّكم حصرتم العلل في الخمسة، و الجنس و الفصل من العلل مع أنّهما ليسا المنها. أجاب: بأنّهما ليسا من العلل. الأنّهما محمولان على النوع و الاشيء من العلل كذلك؛ و الانّهما لوكانا من العلل لتقدّما على النوع في الوجود، فلم يتّحدا معه بالوجود ".

لايقال: هذا يناقض ١١ ما ذكر ١٦ في المنطق من أنّ الجنس و الفصل علل المهيّة؛ [٩] لايقال: هذا يناقض ١١ ما ذكر ١٣ في المنطق من التاليا الخارجية، و ذلك لاينافي لاتنا نقول: المراد هيهنا أنّ الجنس و الفصل ١٣ ليسا من العلل الخارجية، و ذلك لاينافي كونهما من العلل في العقل. و هو المذكور في المنطق.

والعلم! أنّ العلل إمّا من حيث الخارج أو من حيث العقل. و العلل بالقياس إلى الخارج إمّا علل الوجود و هي الفاعل و الموضوع و الغاية، و إمّا علل المهيّة و هي المادّة والصورة و ما يشبههما ١٠، كما في المنكّث. و أمّا بالقياس إلى العقل فكذلك إمّا علل المهيّة و هي الموضوع، أعني: النفس، و الفاعل و هو العقل الفعّال، و الفاعل، و إمّا علل الوجود و هي الموضوع، أعني: النفس، و الفاعل و هو العقل الفعّال، و الغاية ١٦ لو كانت. فلمّا كانت العلل بالقياس إلى الوجودين واحدة والمحرم الحصرت ١٧ العلل في ثلاثة أصنافي:

|                            | •                              | -                                 |
|----------------------------|--------------------------------|-----------------------------------|
| ٣. م: الغاية.              | ٢. م: العلَّة.                 | ١. ق: لايخلف.                     |
| ٦. م: أنتم. ص: ج: أنَّه.   | ه. ص: قان،                     | ٤ ج: ناِلْها.                     |
| ٩. ص: ـ النوع.             | ۸، ص: ـ ر.                     | ۷. ص: ليس.                        |
| ١٢. ق. ذكره.               | ۱۱.م: + ملة.                   | ١٠. م، س: في الوجود،              |
| ١٠٥. م، ص: أشيههما.        | ١٤٠ج:-ر.                       | ١٣. ج: ـ أنَّ الجنس و الفصل.      |
| ١٧. ج، ق: انحصر، س: انحصل. | <sub>ب</sub> المادّة ر النابة. | ١٦. ص: . و إمّا علل المهيَّة و هم |

علل الوجود؛

وعلل المهيّة في العقل<sup>١</sup>؛

وعلل المهيّة في الخارج؛ على ما مرّ في المنطق.

[٣/١٦-١/١٩٣] قوله: و إنَّما قال ؟: كأنَّهما علَّتاه ؟ و <sup>ا</sup>لم يقل: هما علَّتاه، لأنَّ المثلَّث لإمادّة <sup>٥</sup> له.

لقائل أن يقول: هب! أنّ المثلّث لامادّة له و لا صورة، [ ١٠] إلّا أنّا لانسلّم أنّه ليس لله علّة مادّية و صورية فإنّ العلّة المادّية هي ما يكون الشيء سعه أبالقوّة، والسلطح للمثلّث كذلك، و الصورية أما يكون الشيء معه بالفعل، و الأضلاع الشلات أن للسئلّث كذلك.

وهذا السؤال لم يرد ١٠ على الشيخ؛ لأنّ كلامه في علل الجواهس، فالعلّة المادّية والصورية لاتكونان ١٦ إلّا في الجوهر، و لهذا ربّع القسمة و لم يذكر الموضوع منها. و أمّا الشارح فلمّا زاد ١٣ الموضوع فلابدّ أن يريد «بالعلل»: العلل مطلقاً، أعمُ من أن يكون علل الشارح فلمّا زاد ١٣ الموضوع فلابدّ أن يريد «بالعلل»: العلل مطلقاً، أعمُ من أن يكون علل الجواهر أو علل الأعراض، و حينتن لا ينتظم ١٤ هذا الكلام منه ١٥. و إنّما شبّههما بالمادّة و الصورة، لأنهما جزء الجسم في الوجود ١١٠؛ و ليسا شبيهين بالجنس والفصل ١٧، لأنهما جزءان ١٨ عقليان.

[٣/١٣-١/٩٣] قوله: و لمّا اقتصر ١٩ على القاعل و الغاية.

كأنَّ سائلاً يقول: لمّا كان علل الوجود ثلاثةً فلِمّ لم يتعرَّض الشيخ إلَّا لاثنتين؟ قال: لأنَّ مقصوده '' يتمّ بدون الموضوع. فإنّ كلامه في الجواهر، و لهذا أورد لفظة «قد» المفيدة

|                            |                     | _                         |
|----------------------------|---------------------|---------------------------|
| ١. ص: - علل المهيّة في اله | مفل بج، ق: التعقل.  | ۲. ج، ص: ـ ر اِنَّما قال، |
| ۲. ص: علَنان،              | ٤. ص: - و .         | a. م: +و لا صورة.         |
| ٦. م: و لغائلٍ.            | ٧. ق: ـ له.         | 🔥 م: + الشيء.             |
| ٩. ص: الصورة.              | ، ز. س: الثلاثة.    | ١١. ج: لايود.             |
| ۱۲. م،ج: لابکرن.           | ۱۳. می: أراد.       | ١٤. م، ص: لاينظم.         |
| ۱۵. م: ـ منه.              | ١٦٠ س: - في الوجود، | ١٧، ج: ـ و الغصل.         |
| ۱۸. ص: جزئي.               | ١٩. ص: اختصر.       | ٧٠. م: المقصودة.          |

لذكر بعض علل الوجود. و المذا إنّما يتم لوكان مراد الشيخ بالعلل مطلق العلل، ثم تذكر منها إلّا الفاعل و الغاية. أمّا لو أراد من العلل علل الجواهر، فهي منحصرة في الأربع لامزيد عليها. على أنّ «قد» لوكان للبعضية للميفد إلّا تعلّق المعلول بالفاعل والغاية في بعض الأوقات دون بعض، و ليس كذلك. فليس «قد» هيهنا إلّا للتحقيق، و هو كثيرٌ في كلام الشيخ.

[٩٣ ١/١ ـ ٢/١٤] قوله: يريد الفرق بين ذات الشيء و وجوده في الأعيان.

لمّا أورد الشيخ هذا البحث بعينه أني المنطق فأعادته هيهنا كأنّها تكرارٌ خالٍ عن الفائدة /SB3 فاعتذر الشارح عنه بأنّ المقصود هيهنا التفرقة بين علل الوجود و علل المهيّة بحسب ألخارج. و كأنّ المراد ثمّة التفرقة بين علل المهيّة من حيث العقل و بين سائر العلل أي: علل الوجود و علل المهيّة في الخارج.

فإنْ قلت: قوله: «وبين عللٍ يفتقر اليها في تحقّق ذاته في الخارج و العقل، كالمادّة والصورة» يكاد ينافي قوله في المنطق: «إنّ المادّة والصورة من أسباب المهيّة من حيث الخارج، و الجنس و الفصل من أسباب المهيّة من حيث العقل».

فالجواب: أنّ الغرض ثمّة أنّ الجنس و الفصل سببا المهيّة من حيث العقل فقط، لا من حيث الخارج، و أمّا الّذي هو سبب المهيّة من حيث العقل و الخارج فهو المادّة والصورة. واعلما أنّ المهيّة إذا كانت مركّبة في الخارج فمتى حصل جميع أجزائها في العقل حصلت في العقل، و متى وجدت في العقل فلابد من وجود تلك الأجزاء أوّلا في العقل؛ أمّا الأوّل فلأنّ المهيّة إذا فرضناها ملتئمة من أجزاء ثلاثة و تحقّق في العقل جميع تلك الأجزاء حتى الهيئة الاجتماعية لو كانت فلابد من تحقّق المهيّة في العقل، فإنّ من تصوّر السقف و الحائط و الأساس و الهيئة الاجتماعية تصوّر البيت بالضرورة.

وأمّا الثاني فلأنّه ما لم توجد أجزاء المهيّة في العقل لم توجد المهيّة أصلاً في العقل؛ لأنّا

١. ق: ـ و .

۲. م: تبعيضية. ٢. ص: تنبيه،

٥. م: + الشيء. ٦. ج: لأنَّ,

٤. م: في. ٥. م: + ال

ار ص: بیتار

٧. ص: ـ العقل.

نتعقّل المهيّة العقلية؛ بل المعقول هو المهيّة الخارجية، فلا توجد في العقل إلّا بعد تحقّق أجزائها، و ذلك بيّن لاسترة بد. فتصوّر آالأجزاء الخارجية ينساق إلى صورة آالمهيّة المركّبة، و لهذا لم يجب أن يكون التحديد أبالجنس و الفصل، و لا بالأجزاء المحمولة. وكأنّا بيّنا طرفاً من ذلك في المنطق.

# [٣/١-١/١٩٣] قوله: العلَّة الموجدة للشيء الَّذي له عللُ.

لمّا حصر علل الوجود في قسمين: الفاعل و الغاية أراد البحث عنهما. فلا ريب أنّ العلّة الموجدة للمركّب الخارجي علّة لبعض أجزائه، فإنّه لو وقع كلّ واحدٍ من أجزائه بدون تلك العلّة لم يحتج مجموع أجزائه؛ أعني: ذلك المركّب إليها، و قد فرضناه كذلك؛ هذا خلفً! ثمّ لابدّ و ان تكون علّة للصورة، لانّها جزء أخيرٍ للمركّب و إذا حصلت^حصل المركّب في الخارج، فلو لم توجد الصورة كانت تلك المهيّة غير حاصلة منها بل من علّة أخرى موجدة الصورة؛ وحينئذٍ إمّا أن توجد المادّة أيضاً أو لا. و أيّاً ما كان فالجامع بين المادّة و الصورة تلك العلّة، و لذلك كانت علّة للمركّب، و هذا هو المراد بقوله: «و اهي علّة الجمع البينهما». فلا العلّة، و لذلك كانت علّة للمركّب، و هذا هو المراد بقوله: «و اهي علّة الجمع البينهما». فلا العلّة، يعترض بأنّ الجمع أمرًا اعتباريً لا يحتاج إلى العلّة، فإنّه لا يلزم من كون العلّة جامعةً أن يكون الجمع أمرًا موجوداً في الخارج.

# [٣/١٥-١/١٩٣] قوله: و العلَّة الغائية الَّتِي لأجِلها الشيء.

العلّة الغائية لها مهيّةً و وجودٌ، فهي بحسب مهيّتها علّةً لفاعلية الفاعل، و ١٠ بـحسب وجودها معلولةً للفاعل إنْ كانت من الغايات الحادثة؛ أمّا الأوّل فلأنّ الفاعل إنّما يفعل الفعل الفعل الفعل الفعل الفعل الفعل الفعل الفعل المعيّن لغايةٍ و غرضٍ، فلولا تلك الغاية لبقي فاعلاً بالقوّة، فصيرورته فاعلاً بالفعل

| ۲۰. ج: صور.   | لا، ق، س، ج؛ فصور،     | ١. م: المعقولة هي.    |
|---------------|------------------------|-----------------------|
| ٦. ص: على.    | ه. ص: و لأنَّ الأجزاء. | ٤. ص: لم بجب التجريد. |
| ٩. ص: موجودة. | ۸ من: ـ حصلت.          | ٧. ق: يار، س: من،     |
| ١٢. ص: للجبع. | ۱۱. ص: ـ ر ،           | ۱۰. م: ترجده.         |
| <del></del>   | ٠١٤. ص: . و.           | ٦٢.ج: ر لا.           |

أمرٌ معلّلٌ بتلك الغاية (و الغرض [11]؛ و أمّا الثاني فلأنّ الفاعل إنّما يفعل لتحصيل ذلك الغرض و الغاية، فلولا أنّ حصول ذلك الغرض معلول ذلك الفعل لما كمان ذلك الفعل لأجله. ثمّ الفاعل و إنْ كان علّة لوجود الغاية إلّا أنّه ليس علّة لعلّية الغاية ، و الا لمعناها. أمّا أنّه ليس علّة لعلّية الغاية ، و الا لمعناها.

واحتج الإمام بأنّ فاعلية الفاعل معلّلةً بعلّية الغاية ، فلوكانت علّية الغاية مـعلّلةً ٧ بالفاعل لزم الدور.

وفيه نظرٌ الأنّ مناعلية الفاعل ليست معلّلةً بعلّية الغاية، بل بنفس الغاية، وعلى ذلك التقدير إنّما يلزم الدور لوكانت علّية الغاية معلّلةً بفاعلية الفاعل؛ ١٠ و ليس كذلك.

اللهم إلا أن يكون المراد أنّ الفاعل من حيث إنّه فاعلّ ليس علّة لعلية الغاية، لكن المنع الأوّل لا يندفع ١٠. و أمّا أنّ الفاعل ليس علّة لمعناها، فلأنّ معنى الغاية إنّما يوجد في الفاعل، فلو كان ١٠ علّة ١٢ لزم أن يكون الشيء الواحد فاعلاً و قابلاً ١٤ لشيء واحد، و إنّه معالّ؛ هذا كلام الشيخ. قال الشارح: الغاية شيء من الأشياء و موجود، ولاشك ١٥ أنّ اعتبار شيئيتها غيرٌ و اعتبار وجودها غيرٌ. و قد لاحظ في هذا الكلام عبارة الشيخ في الشفاه، حيث قال: «الغاية تفرض شيئاً و تفرض موجوداً و فرق ١١ بين الشيء و الموجود و إن كان الشيء لا يكون إلّا موجوداً كالفرق بين الأمر و لازمه، فالعلّة الغائية لها حقيقة و شيئيةً و لها وجودً».

ثمّ إنّ المعلول إنّ لم يكن مسبوقاً بالعدم فهو «المبدع» و إنْ كان مسبوقاً بالعدم فهو «المحدث»، و غاية المبدع تكون مقارنة 11 لوجوده، لأنّ غاية المبدع هو فاعله 14، والفاعل مقارن للمعلول المبدع في الوجود، فإنّ من مذهبهم أنّ الواجب فاعلٌ للفعل

| ١. م: الغايات.         | ۲. ج: ر الفرض،          | ٣. ص: + وإلّا.      |
|------------------------|-------------------------|---------------------|
| £. ص: العلّية الغائية. | ٥. من: و.               | ٦. ص: + النائية.    |
| ٧. م، ق: _معطَّلة.     | ٨ ص: لأنّه.             | ٩. ق: ليس.          |
| ۲۰، ص: دلیست و.        | ٠١٠ ج: + به.            | ۱۲. م: کانت.        |
| ۱۳. م: + لها.          | .١٤. م: قابلاً وقاعلاً. | ١٥. م: فلاشك.       |
| ٦٦. م، ص: النرق.       | ١٧. ص: ـ ثمّ اذّ.       | ۱۸. قُ، ص: مقارناً. |
| ١٩. م: الفاعل.         |                         |                     |

وغايةً له. و إنّما أبهم الشارح ذلك و لم يقل: إنّ عاية المبدع هو الفاعل، بل قال ": «الغاية فيه مقارنةً لوجود»، و هذا أعمُ بحسب المفهوم من أن يكون فاعلاً /٨٩٨/ أو غيره، لأنّه لم يثبت بعدُ أنّ الغايات في المبدعات هو " الفاعل حتّى يثبت ذلك على عمّى مهمّل.

وأمّا غاية المحدث فلا يجب أن تكون مقارنة له، بل ربّما توجد متأخّرة عنه، فلا يكون وجود الغاية في هذا القسم علّة.

وفي هذا الكلام إشارة لطيفة إلى أنّ الغاية في القسم الأوّل علّة، فإنّ الفاعل هناك هو الغاية بعينها، بل علّية الغاية إنّما هي بمهيّتها لفاعلية الفاعل و الفاعل علّة لوجودها، فيكون مهيّة الغاية علّة لعلّة وجودها؛ لكن لا مطلقاً بل على بعض الوجوء، فإنّ مهيّة الغاية إنّما هي علّة للفاعل من حيث إنّه فاعل وليس علّة لنفس الفاعل، فإنّها لوكانت علّة لنفس الفاعل، فإنّها لوكانت علّة لنفس الفاعل يلزم الدور، ضرورة تقدّم نفس الفاعل على مهيّة الغاية من حيث إنّه محل لها، فلوكانت علّة لأن يصير ' الفاعل فاعلاً بالفعل، والفاعل على الفاعل فاعلاً بالفعل، والفاعل الفاعل فاعلاً بالفعل، والفاعل الفاعل الفاعل الفاعل الفاعل الموردة والدور هيهنا.

واعترض الإمام: بأنَّ لهم قاعدتين متنافيتين:

إحديهما: أنّ الأنعال الطبائع غاياتٍ [ ١٢] قالوا: النار مثلاً إذا تحرّكت فغاية حركتها كونها في الحيّز الطبيعي.

والثانية: أنّ الغاية علّة بمهيّتها ١٢ لعلّية العلّة الفاعلية؛ ذلك لأنّ مهيّة ١٣ غاية فعلها لا يجوز أن تكون موجودة في الذهن، إذ لا شعور لها؛ و لا في الخارج، لتوقّف وجودها في الخارج ١٤ على وجود المعلول؛ فتعيّن أن يكون معدومة، فيلزم تعليل الموجود بالمعدوم. والجواب: بالتزام أنّ لها شعوراً بمقتضاها، غاية ما في الباب أنّ شعورها ضعيفٌ. و إليه أشار بقوله: «وشعورٌ ما لها به».

| ١. م، ج، ق: . إنَّ. | ۲. م: + و.           | ۲. م: هي.                 |
|---------------------|----------------------|---------------------------|
| ٤. ص: ـ على:        | ٥. م: ـ حدًا.        | ٦. ص: + لوجود             |
| ٧. ص: ـ لا.         | ٨. ق: طَإِنَّمَا.    | ٩. م: إنّها.              |
| ۱۰. ص: تمير،        | ١٦. ق: والمقمل.      | ١٢. ق: عمينها. س: يعينها. |
| ۱۳. ن: ـ مهيّة.     | ١٤. ق: . في الحفارج. |                           |

ومنهم من أثبت هذا الاحتمال في جميع الأجسام البسيطة و المركّبة، حتّى ذكر أنّه شوهد بعض الأناث من النخيل يتحرّك إلى جهة بعض الذكور في حالةٍ كان الريح إلى خلاف تلك الجهة، وكذا ميل عروق الأشجار إلى صوب الماء في الأنهار و انحرافها في صعودها عن الجدار المجاور لها؛ وهو ممّا يؤكّد الظنّ بأنّ للنبات شعوراً و إدراكاً!.

[٣/١٧ ـ ١/١٩٤] قوله: إن ٢ كانت علَّةً أولى هي علَّةً لكلَّ وجودٍ.

العلة "الأولى لابد أن تكون علم فأعلية، لأنّ العلل منحصرة في الأربع والعلّة الأولى ليست إحدى الثلاث، فهي الفاعلية؛

أمّا أنّها ليست صورةً، فلأنّ الصورة معلولة مطلقاً لما تقدّم من أنّ كلّ مركّبٍ من المادّة و أمّا أنّها ليست صورة فلأنّ الصورة معلولة و الصورة معلولة و الصورة معلولة الصورة معلولة فلا تكون علّة أولى، لأنّ العلّة الأولى ما تكون علّة و لا تكون معلولة .

وأمّا أنّها ليست مادّة، فلأنّ علّة المركّب من المادّة و الصورة إمّا علّة لهما معاً، أو علّة للصورة. فإنْ كانت علّة لهما كانت علّة للمادّة على الإطلاق. و إلّا كانت^علّة للمادّة في صيرورتها مادّة بالفعل، فإنّ المادّة لا تكون مادّة " بالفعل إلّا مع الصورة. [ ١٣]

لا يقال: ذكر ١٠ في مثاله السرير، و لا شك أنّ الخشبة مادّةٌ بالفعل و إنْ لم تقترن بصورة السرير؛

لأنّا نقول: هذا تمثيلٌ على سبيل الاتّساع ١١، و إلّا فهيئة السرير ليست صورةً، لأنّها عرضٌ و العرض لا يكون جوهراً ١٢.

رأمًا أنَّها ليست غايةً، فلأنَّ " الغاية معلولةٌ في الوجود.

وإذا ١٤ بطل أن تكون العلَّة الأولى إحدى الثلاث تعيّن أن تكون علَّةً فاعليةً لكلَّ وجودٍ

| ٣. م، ص، س: ر الملَّة. | ٢. ج، ئ، ص: ر إذْ. | ١. م: . و اعترض الإمام إدراكاً. |
|------------------------|--------------------|---------------------------------|
| ٦٠ ص: ٠٠و،             | 0. ص1 في،          | ٤. م: يكون.                     |
| ٩. س، ج، ص: ـ مادّة.   | ٨ ج: لكانت.        | ٧. م: مملولة.                   |
| ٨٢. ق: مؤثراً.         | ١١. ص: الإقناع.    | ۱۰. س: ما ذکر.                  |
|                        | ١٤. ڄ: ناِذا.      | જાતનું: પેંદે.                  |

بناءً على الوحدة، وكذلك أتكون علّة لتحقّق المادّة و الصورة اللّتين هما علّتا مهيّة كلّ مركّبٍ. فالمراد بالحقيقة في قوله: «ولعلّة حقيقة كلّ وجودٍ»: المهيّة المركبة، و علّة المهيّة المركبة المادّة و الصورة؛ فالعلة الأولى علّة لعلة كلّ مهيّةٍ مركّبةٍ في الوجود.

[١/١٩- ١/١٩٤] قوله: تنبيهُ. كلُّ موجودٍ إذا التفت إليه.

لمّا أشار إلى علَّة الوجود أراد إثبات واجب الوجود. و قدَّم على ذلك مقدّمتين:

إحديهما: في تحقيق مهيّة الممكن، وهي هذا الفصل.

و <sup>ع</sup>الثانية: في بيان احتياجه إلى المرجّح، و هي الفصل الذي يليه. ثمّ ذكر البرهان عليه في الفصول الأخر. هذا بيان ترتيب البحث.

[١/١٩- ١/١٩] قوله: ما حقّه في نفسه الإمكان.

ظاهر هذا الكلام أنّ وجود الممكن ليس من ذاته، فوجوده من غيره.

بيان الأوّل: أنّ الممكن بالنظر إلى ذاته نما صحّ أن يكون موجوداً و أن يكون معدوماً، فليس اقتضاء ذاته الوجود أولى من اقتضاء العدم<sup>٥</sup>.

قال الإمام: هذا الكلام يشتمل "على أمرين:

أحدهما: أنَّ وجود الممكن ليس من ذاته؛

والآخر: إنّ الممكن متى لم يكن وجوده من ذاته يكون من غيره. و الأوّل مستدرك، لأنّ الممكن لا معنى لا له ألّا ما لا يقتضي لذاته الوجود و العدم [ ١٤]، فحمل هذا المفهوم عليه لا فائدة فيه. و الثاني لابدً له من برهان، لجواز أن لا يكون وجوده من ذاته ولا من غيره، بل اتّفاقاً ٩.

أجاب الشارح: بأنّ المراد إثبات احتياج الممكن في وجوده إلى غيره، و ذلك لأنّ الوجود و العدم بالنظر إلى ذات الممكن على السوية، فلو لم يتحتج في وجدوده ١٠ إلى

| ۱. م: لذلك.            | ۲، ج: مهيّة،    | ٣. ق: ـ في،    |
|------------------------|-----------------|----------------|
| ٤. م: ـ ر.             | ه. م: انتضائه.  | ٦. ق: يشمَل.   |
| ٧. ج، س: لايعنى.       | الرجا س، ص؛ یه، | ٩. س: اتَّفاق. |
| ۱۰. م، ص: ـ ني و چوده، |                 |                |

غيره الزم ترجّح أحد المتساويين على الآخر لا لمرجّح، و إنّه محالٌ في بـدايــة /SB4/ العقول، فلااستدراك في الأوّل؛ لأنّه أشار " إلى امتناع استغنائه في وجوده "عن أالغير و بيّند بقوله: «فإنّه ليس وجوده من ذاته أولى من عدمه»، فإنّه إشارة م إلى استحالة الترجّع بلا مرجّع ٦. ر لا افتقار في الثاني إلى البرهان؛ لأنَّه بديهي الاستحالة.

و في هذا التوجيه تعسّفتُ ظاهرٌ <sup>٧</sup>؛ فإنّه إنْ عنى بذلك أنّ سفهوم قــوله: «ليس يــصير موجوداً من ذاته» هو مفهوم امتناع عدم احتياجه في وجوده إلى الغير، فهو بيّن البطلان، ضرورة اعتبار الغير في المفهوم الثاني و عدم اعتباره في المفهوم الأوّل، و إنّ عني بد أنّ الأوّل مستلزمٌ للثاني فالسؤال عائدٌ، لأنّ في إيراد الملزوم استدراكاً كما كان[ ١٥]. وكذا الكلام في قوله: «أشار بقوله: فإنّه ليس وجوده من ذاته أولى من عدمه»، فإنّه إشارة من إلى استحالة الترجّح بلامرجّح؛ فإنّ معنى ذلك القـول ليس إلّا أنّ ذات المـمكن لايــقتضى وجوده و لا<sup>9</sup> عدمه، و هذا لايدلّ على استحالة الترجّح بلامرجّح. و ه<u>و بيّنٌ</u> لاسترة بد.

و الأولى أن يقال: القضية لمّا كانت بديهيةً وكان فيها خفاءً ما أراد إزالة الخفاء بتصوير الممكن، فلهذا أورد مفهومه و حمله عليه إيضاحاً.

[١/١٩٥] قوله: و تقرير الكلام بعد ثبوت احتياج الممكن إلى الغير.

أي: لمّا ثبت أنَّ كلِّ ممكنٍ محتاجٌ إلى الغير في وجوده فذلك الغير إنْ كان ممكناً فهو يحتاج ' اللي شيءٍ آخر؛ فإمَّا أنْ ينتهي إلى الواجب، أو يدور الاحتياج، أو يتسلسل. و ذلك الآنه إنَّ انتهى إلى الواجب فذاك؛ و إلَّا فإنَّ كانت السلسلة متناهيةً يلزم الدور، و إنَّ كانت غير متناهيةٍ يلزم التسلسل ١١، فأجزاء الانفصال لابد أن يكون ثلاثةً؛ لكن الشيخ اقتصر على واحدٍ منها بقوله: «إمّا أن يتسلسل ذلك إلى غـير النـهاية». و حــذف١٢ الجــزئين الآخرين؛ أمَّا الأوَّل: فلأنَّه نفس المطلوب، و أمَّا الثاني: فلأنَّه بيّن البطلان، و بسبب آخر

۲. ق، س: إشارة.

ه ج: آشار.

١. ص: ، و ذلك... إلى غيره.

٤. س، ق: إلى.

۷ م: . ظاهر. ١٠. م، ق: معتاج.

٣. م: الوجرد. ٦. م، س: ـ بلامرجّح، ۹ س: ۱۰ لا.

٨ م، ص، ق: . فإنّه إشارة. ١١، م: متناهية يتسلسل.

۱۲. م: فبحذف،

يذكره. فهذا ا هو السبب في حذف جزئي المنفصلة و الاقتصار أعلى جزء واحد.

نمّ إنّ هذا البرهان قرّره في هذا الفصل بوجهٍ إجمالي، و في الفصل الّذي يليه بوجهٍ تفصيلي. و لهذا سمّاه شرحاً.

و التقرير على الوجه الأوّل: أنّ الممكنات لو تسلسلت وكلّ ممكن محتاج إلى موجد آخر فلابد من شيء تحتاج إليه جملة تلك الممكنات، وكلّ واحدٍ من آحادها. و ما يحتاج إليه الجملة وكلّ واحدٍ يكون مغائراً للجملة ولاّحادها بالضرورة، وكلّ موجودٍ مغائرٍ لها ولاّحادها خارجٌ عنها. فلا يكون ممكناً و إاحتاج إلى موجودٍ آخر، فيكون بعض السلسلة؛ فإذن هو واجبٌ، أو هو المطلوب.

و فيه نظرًا إنْ أريد أنّه لابدٌ من شيءٍ واحدٍ [ ١٦] يحتاج إليه الجملة و كلّ واحدٍ من الآحاد، فلانسلّم ذلك، و لِمَ لايجوز أن يكون ما يحتاج إليه الجملة غير ما يحتاج إليه كلّ واحدٍ، و إنْ أريد أنّه لابدٌ من شيءٍ تحتاج إليه الجملة و شيءٍ يحتاج اإليه كلّ واحدٍ، فلانسلّم أنّ ذلك الشيء الذي تحتاج إليه الجملة مغائرٌ لكلّ واحدٍ من الآحاد، حتّى أيلزم أن يكون خارجاً عن الجملة. و هذا لا يندفع أ إلّا بأن يقال: الشيء الّـذي تحتاج إليه الجملة لا يجوز أن يكون نفس الآحاد و لاكلّ واحدٍ منها و لا بعضها، بل خارج عنها؛ فلابدٌ من التقسيم. فلذلك صار هذا الوجه إجمائياً و الوجه الثاني تفصيلياً.

وتقرير سؤال الإمام: أنّ السلسلة الغير المتناهية: وهي الموجودات الغير المستناهية التي يكون بينها ترتّب لم يكن بينها ترتّب لم يكن سلسلة إمّا أن يكون آحادها موجودة معاً، أو غير موجودة معاً. فإنْ كان آحادها غير موجودة معاً لا يستحيل عندهم عدم تناهيها، وإنّما المحال ما يكون آحادها موجودة معاً. فتسلسل الممكنات إنّما يكون محالاً لوكان "آحادها موجودة معاً. [١٧]

وإنَّما يكون كذلك لولم يجز استناد كلَّ ممكن إلى سببٍ متقدّمٍ عليه بالزمان، فإنَّه لو

| ۳. ق، س: موجود، | ٣. ص: الاختصار، | ٦. ق: حلال    |
|-----------------|-----------------|---------------|
| ٦. م: + خارج.   | ه. م: آخر.      | ٤. م: الراجب، |
| ٨. م: لا يدفع.  | A 7: + K.       | ٧. س: محتاج.  |
| _               |                 | ۱۰. م: کانت،  |

جاز ذلك لم يكن آحاد السلسلة موجودةً معاً <sup>١</sup>. و حينئذٍ يجوز استناد كلَّ ممكنٍ إلى آخر لا إلى أوّلٍ.

قال الشارح: على هذا الكلام مؤاخذة لفظية؛ و هوا: أنّ استناد الشيء إلى ما قبله بالزمان محال، لأنّه استناد إلى معدوم. بل الواجب أن يقال: هذا البيان موقوف على بيان المتناع بقاء المعلول بعد انعدام العلّة، فإنّه لو جاز بقاء المعلول بعد انعدامها جاز أن لا يكون كلّ واحدٍ من السلسلة باقياً إلّا في زمانين يكون في أحدهما موجّداً و في الآخر موجداً . و حيننذٍ جاز استناد كلّ ممكنٍ إلى آخر لا إلى أوّل. و لمّا كانت المؤاخذة يندفع بتغيير العبارة سمّاها لفظيةً.

ونحن نقول: لا نسلّم أنّ استناد الشيء الله بالزمان استناد الله المعدوم الرقب ونحن نقول: لا نسلّم أنّ استناد الشيء الشيء مقارناً له. وهو مستوعٌ ، فإنّ الأب متقدّمٌ على الابن و مقارن الله الله المن جهة التقدّم بل من جهة أخرى. وليس كلام الإمام إلّا أنّ السبب يمكن الأن يوجد و يكون في الوجود زماناً ثمّ يوجد المسبّب ثمّ ينعدم. و هكذا المسبب / ARS يكون موجوداً زماناً ثمّ يوجد مسبباً الخر ثمّ ينعدم. و هكذا كلّ مسبب المحدد في يكون فوقه سبب لا إلى أوّل، و لا يكون فوقه سبب كان متقدّماً عليه بالزمان، فيكون كلّ مسبّب فوقه سبب لا إلى أوّل، و لا يلزم منه محالٌ. و هذه الصورة و إن كانت مبنيّة على إمكان بقاء المعلول بعد انعدام العلّة، يلزم منه محالٌ. و هذه الصورة و إن كانت مبنيّة على إمكان بقاء المعلول بعد انعدام العلّة، تبتني الأيضاً على تقدّم السبب على المسبّب بالزمان [ ١٨ ]، فلا غبار على كلام الإمام.

تحرير الدليل: أنَّ الممكن لابدُّ أن تكون له علَّةً. فعلَّته إنْ كانت٢٧ واجبةً فهو المطلوب،

| ١. ص: . ر إنّما يكون معاً. | آ، م: هي.       | ٣ ج: - بيان.    |
|----------------------------|-----------------|-----------------|
| ٤. ص، ق: مرجد،             | ه. ص، ج: کان.   | ٦. ج: ۽ أَنْ    |
| ۷. م: إسناد.               | ٨. ص: ـ الشيء.  | ٩. م: إسناد.    |
| ١٠, س، ص: معدوم.           | ١١. ص: المقدّم، | ١٢. س: مقارناً. |
| ١٣. م، ج: ممكن.            | ۱٤. م: سيباً.   | ١٥٠ م: ميپ.     |
| ١٦. م: مَبنية،             | ۱۷. ق: کان.     |                 |
|                            |                 |                 |

و إن كانت ممكنة فإمّا أن تنتهي إلى الواجب، أو يدور، أو يتسلسل. و أيّاً ما كان يسلزم وجود الواجب. أمّا على تقدير الدور أو التسلسل فلأنّ كلّ جملةٍ كلّ واحدٍ منها ممكنُ متناهية كانت الوغير مستناهية إمّا أن تكون واجبة الوجود أو ممكنة. و الأوّل باطلُ، لاتها لم تجب بذاتها، بل بأجزائها. و الثاني لابدّ لها من علّة، فتلك العلّة إمّا كلّ آحادها، أو بعضها، أو أمر خارج عنها ". فإنْ كان عكل آحادها فإنْ كانت العلّة جميع آحادها يلزم أن يكون الشيء علّة لنفسه، و إنْ كان آكل واحدٍ واحدٍ كانت العلّة بعض منها فهو أيضاً باطلّ؛ لأنّ كلّ واحدٍ مواحدٍ لا يستقلّ بإيجاد الجملة. و إنْ كانت العلّة بعض آحادها فهو أيضاً باطلٌ؛ لأنّ كلّ واحدٍ فرض فعلّته الولى بالسبية منه، فتعيّن أن يكون العلّة أمراً خارجاً عنها؛ و هو المطلوب.

لا يقال: لانسلّم أنّ الجملة إمّا واجبة أو ممكنة، و إنّما تكون كذلك لو كانت موجودة، وهو ممنوعٌ. فإنّ الموجود ما قام به الوجود، و من المستحيل أن يقوم الوجود الإجميع الممكنات. وعلى تقدير إمكانها لا يلزم أن يكون موجودة حتّى يحتاج إلى علّة موجودة. لانّا نقول: متى كان كلّ واحدٍ من الموجودات ممكناً كان وجوده من غيره، فهو بالنظر إلى ذاته ليس بموجود. و متى كان كلّ موجود الأممكن بالنظر "ا إلى ذاته معدوماً، فجميع الممكنات بالنظر إلى ذواتها المي يكون معدوماً، فلا يكون وجودها إلّا من الغير.

ولاتقول: إنّ جميع الممكنات ممكنُ واحدُ، بـل هـي ١٥ مـمكناتُ لاتـوجد بـالنظر إلى ذواتها ١٦، بل من الغير، لو قطع النظر عنه لم يكن شيءٌ منها ١٧ موجوداً. و هذا بديهي لا شك فيه. فإن قلت: لمّا ثبت أنّ جميع الممكنات لابدّ لها من موجدٍ خارجٍ عنها، فأيّ حاجةٍ إلى الانفصال إلى الأجزاء الثلاثة؟ فإنّه يكفي أن يقال: من ١٨ الموجودات الواجب، و إلّا لكان

| ۱. س: ـکانت،                    | ٦. ڄ، ص: - الرجود.             | ٣. ص: . أر بعضها عنها. |
|---------------------------------|--------------------------------|------------------------|
| 2. م: کانت،                     | ه. م، ص: . كل آحادها فإن كانت. | ٦. م:کانت.             |
| ٧. ص: . واحد.                   | ٨ س، ص: ـ راحد.                | ٩. ص: + ليس،           |
| ١٠. ق: هي.                      | ۱۱. س: ص: وجود.                | ١٢. ڄ: -موجوداً.       |
| ۱۲. ص: و متی کان ممکناً بالنظر. | ١٤. ج: ڏانها.                  | ١٥. ج: ١٠هي.           |
| ١٦. ج: ذاتها.                   | ١٧. ص: منهما.                  | ۱۸. س ج: نی،           |

جميع الموجودات ممكنات ١؛ وحينتذٍ يحتاج إلى الواجب.

فنقول: هذا استدلال بجميع الموجودات على وجود الواجب؛ و الغرض الاستدلال بكلّ موجودٍ من الموجودات، و لا يتمّ إلّا بتلك المنفصلة.

واعلم! أنّ الشيخ قرّر البرهان في الشفاه هكذا: كلّ ما هو معلولٌ و علّة [ ١٩] فهو وسطً بين طرفين بالضرورة، فإنّه لمّاكان معلولاً كانت له علمّة؛ و لمّاكانت له علمولاً كان له معلولٌ، فلو تسلسلت العلل إلى غير النهاية لكانت سلسلة العلل الغير المتناهية معلولةً و علّة، إذ لا واحد من آحادها إلّا و هو معلولٌ و علّة أيضاً. أمّا أنّها علّة فلانّها علّة للسمكن الطرف المفروض، و أمّا أنّها معلولة فلانّها يتعلّق بالمعلولات و المتعلّق بالمعلول لابد أن كون معلولاً. فلمّا ثبت أنّ سلسلة العلل معلولة و علّة، و ثبت أنّ كلّ ما هو معلول و علّة محالً. وسطًا، فيكون وسطاً بلاطرف، و إنّه محالً. ويمكن أن يورد السؤال الغير المتناهية وسطاً، فيكون وسطاً بلاطرف، و إنّه محالً.

[١/١٩٦] قوله: و اعلم، أنّ حصول الجملة من الأجزاء ٩.

حصول الجملة من الأجزاء ١٠ بوجودٍ ثلاثة:

ـ فإنّه ربّما ينضم جزء مع جزء فيحصل الجملة بمجرّد اجتماعهما.

ر ربّما ينضمّ جزء مع جزءٍ و تتحقّق ۱۱ هيئةً اجتماعية، و يحصل ۱۲ بسبب ۱۳ ذلك جملةً.

فإنَّ قلت: لمَّا تحقَّق الاجتماع في الأرَّل فلابدَّ أن تكون ثمَّة هيئةً اجــتماعيةً، فـهو المجموع الثاني؛ 14

منعناه؛ فإنّ المجموع الثاني إذا تحقّق فمعروض الهيئة الاجتماعية ليس أحد الجزئين،

| ۱. س، ج: ممكنا،                 | ۲. ص: ـو.        | ٧٠ من: سله،    |
|---------------------------------|------------------|----------------|
| ٤. ج، س، م، ق: ، النهاية الغير. | ه. ص: التعلُّق.  | ٦. ق: معلول،   |
| ٧. م: علَّه.                    | لا م؛ معلول.     | ٩. م: أجزائه.  |
| ، د. م: أجزائه.                 | ۱۱. م: + منه.    | ١٤٠. م: نيحصل. |
| ٦٢. س: يحسب.                    | ٤١. م: + قائدًا، | •              |

بل مجموعهما، و ليس فيه هيئة اجتماعية أخرى.

ـ و ربّما ينضمٌ جزءٌ مع جزءٍ و يفيض على المجموع صورة أو مزاج و يحصل بحسب ذلك جملة. فالحاصل في الأوّل مجرّد الاجتماع و هو شيءٌ مع شيءٍ، و في الاساني الاجتماع مع هيئةٍ اجتماعيةٍ و العبارة عنه بأنّه شيءٌ لشيءٍ مع شيءٍ، فإنّ الهيئة الاجتماعية شيءٌ حاصلٌ لمجموعٍ و هو شيءٌ مع شيءٍ، و في الثالث صورةٌ نوعيةٌ أو مزاجٌ فيهما و قد عبّر ٢ عنه بأنّه شيءٌ من شيءٍ مع شيءٍ.

فلقائل أن يقول: لفظة «من» تارة يستعمل في العلّة الفاعلية، فيقال: وجود الممكن من الواجب، و أخرى يستعمل في العلّة المادية، فيقال: السرير من الخشب؛ فإن كان المراد بقوله: «الحاصل في النالث شيءٌ من شيءٍ مع شيءٍ» أنّ المجموع و هو الشيء مع الشيء فاعل له، فهو باطلٌ؛ ضرورة أنّ المجموع ليس بفاعل للصورة النوعية، و إنْ كان المراد أنّه عقابلٌ له فلا فرق بين الحاصل في الثالث و الحاصل في الثاني.

والجواب: أنّ المراد القابل، و لانسلّم عدم الفرق بين الحاصلين، و إنّما يكون لو لم يختلفا بجهةٍ أخرى، فإنّ الاشتراك /SB5 في بعض الصفات لايوجب الاشتراك في جميع الجهات و الصفات على في قابلية المجموع إلّا أنّ الحاصل في الثاني مجرّد هيئةٍ اجتماعيةٍ، و في الثالث صورة "الو مزاج".

نعم؛ يرد أن يقال: لا فرق بين العبارتين في المفهوم [ ٢٠]. فإنّ مفهوم الثاني أنّ الحاصل شيءٌ في مجموع قابلٍ له. شيءٌ في مجموع قابلٍ له. فعبارته لايفيد الفرق و هو بصدده.

وتحقيق الكلام في هذا المقام: أنّ المركب الخارجي إمّا أن تكون له حقيقة معايرة لحقيقة الآحاد، أو لا. فإنْ لم يكن فهو القسم الأوّل، وإنْ كان إمّا أن تحصل له صورة منوّعة حتى صار نوعاً في الخارج يصدر عنه آثار مختلفة فهو الثالث؛ و إلّا الثاني.

| ٦. ص: + ذلك.         | ۲. ق: يخبر.         | ٣. ج: و لنائلٍ.      |
|----------------------|---------------------|----------------------|
| . ع م أقه .          | ٥. م: ـ له.         | ت<br>٦. ج: ـ الجهأت. |
| ۷. ص، ق: . و الصفات. | ٨ م، ق: و الحاصلات. | ٩. م: + نوعية.       |
| ه ۱. ص: په.          |                     |                      |

وأمّا العبارة وإنْ كانت قاصرة عن المراد، فهذا هو المرادا.

ولمّا كانت جملة الممكنات المفروضة من القسم الأوّل حكـم الشـيخ بأنّ الجــملة والآحاد شيءٌ واحدٌ. و فيه إشارةٌ إلى ما فصّلناه.

[١/١٩٧ ـ ٣/٢٥] قوله: إشارةً: كلّ علّة جملةٍ هي " غير شيءٍ من آحادها.

قد ثبت أنّ كلّ سلسلة معلولاتٍ تحتاج آإلى علّةٍ خارجةٍ أ. فتلك العلّة الخارجة لابدّ أن تكون علّة لبعض أن تكون علّة لكلّ واحدٍ من آحادها؛ لأنّ تلك العلّة الخارجة الابدّ أن تكون علّة لبعض آحادها، و ذلك ظاهر. فإمّا أن يوجد في الآحاد الباقية شيء لا يكون معلولاً لذلك البعض، أو لا. فإنْ لم يوجد فهو المطلوب، وإنْ رُجِد فإمّا أن يكون ذلك الواحد علّة لذلك البعض، أو لا. فإنْ كمان علّة لزم اجتماع علّتين على معلولٍ واحدٍ، وإنّه محالً؛ وإنْ لم يكن علّة يلزم أن يوجد في الجملة أمران لا ارتباط بينهما بالعلّية و المعلولية. و ذلك في السلسلة المفروضة محالً.

لايقال: لانسلم استحالة اجتماع علّتين، و إنّما يكون محالاً لوكانتا مستقلّتين.

لأنّا نقول: العلّة الخارجة ٧ لابدّ أن تكون علّة مستقلّة بإيجاد بعض منها، فابنه إنْ لم يصدر عنها شيء من الآحاد لم يصدر عنها الجملة بالضرورة، فلو احتاج ذلك البعض إلى فاعل آخر لم تكن العلّة الخارجة ^ مستقلّة، وقد ثبت أنّها كذلك؛ هذا خلف. فيقوله: «فهي علّة أوّلاً للآحاد» أي: علّة لكلّ واحدٍ واحدٍ، و إلّا فليكن كلّ واحدٍ غير محتاجٍ إلى تلك العلّة، إذ لا يجوز في هذه الصورة أن يكون علّة لبعضها دون بعضٍ. فإن ٩ جاز أن توجد جملة لا كالجملة المفروضة تكون علّتها علّة لبعض آحادها دون بعضٍ، فإن وحقيقة البعلة المفروضة هي ١٠ حقيقة الآحاد. فإنْ كانت علّة لبعضها دون بعضٍ لم يكن

١. ص: وقيلنا هو المواد. ٢. ص: هو، ٣. ق: محتاج.

ئه ص، ق: خارجية. ٥. س: -الخارجة. ٦. م: يكون.

٧: م: الخارجية, ق، ص: خارجة. ٨ م: الخارجية, ٩ ق، ص: و الا.

۱۰، ق: ۵۰. مي.

علَّةً للجملة بالحقيقة، بل علَّةً لذلك البعض فقط.

هذا هو كلام الشيخ، و هو دليلٌ آخر غير ما ذكرنا؟.

قال الشارح في شرح هذا الكلام: العلّة الخارجة إنْ كانت علّة لتلك الجملة على الإطلاق كان أوّلاً علمّة لواحدٍ واحدٍ من آحادها "، و إلّا فإمّا أن لا يكون علّة لشيءٍ من الآحاد فلا يكون علّة للجملة، وإمّا أن يكون علّة لبعضها دون بعض فيلزم أن لا يكون علّة للجملة على الإطلاق.

وفيه نظرُ؛ لأنه إنْ أريد بالعلّة المطلقة، [٢١] العلّة الّتي يستند إليها كلّ و احدٍ من آحاد الجملة، فذلك الكلام يرجع إلى قضيةٍ شرطيةٍ يتّحد فيها المقدّم و التالي، و هـو هـذيانٌ لاحاجة فيها إلى بيانٍ؛ و إنْ أريد بالعلّة المطلقة، العلّة الفاعلية للجملة فـقيد الإطـلاق مستدرك، لأنها المرادة عمن العلّة و إن لم يقيّد بالإطلاق.

والذي غلّط الشارح قوله: «فلم تكن علّة للجملة على الإطلاق»، فظنَ أنّ «الإطلاق» متعلّق «بالعلّة» أي: لا يكون علّة مطلقة، و ليس كذلك؛ بل متعلّق ب «لم يكن». فكأنّه ٧ قال: فلم يكن علّة للجملة على التحقيق؛ كما ذكرنا ٩.

[۲/۲۷\_۱/۱۹۸] قوله: كلّ سلسلةٍ.

المراد أنّ كلّ سلسلةٍ من عللٍ ٩ و معلولاتٍ ١٠ فهي تنتهي إلى الواجب؛ لأنّه إمّا أن يكون فيها ما ليس بمعلولٍ ١١، أو لايكون، و أيّاً ما كان، فواجب الوجود طرفٌ و نهايةٌ لها.

أمّا على التقدير الأوّل فظاهرً؛

وأمّا على التقدير الثاني فلِما ثبت أنّ ١٦ العلّة الخارجة لابدّ أن تكـون عـلّةً لبـعض آحادها؛ فذلك الواحد إمّا أن تكون له ١٣ علّةً في السلسلة، أو لايكون. لاسبيل إلى الأوّل

| ١. ص: -كلام.      | ۲ـ ج: ما ذكرناه.            | ٢. س ج، ن: الآحاد. |
|-------------------|-----------------------------|--------------------|
| ٤. م: السواد،     | ٥. ص: وفقيد الإطلاق للجملة. | ٦. س، س: بتعلَّق،  |
| ٧. ص: وكأنّه.     | ۸ س: ذکرناه                 | ٩. م: الملل.       |
| ١٠. م: المعلولات. | ١١.م: پمجموع.               | ١٢ في: - أنَّ،     |
| ۱۳. م: ۵۰.        |                             |                    |

و إلّا لزم اجتماع علّتين مستقلّتين على معلولٍ واحدٍ، و إنّه ' محالّ.

وبعبارةٍ أخرى: العلّة الخارجة لابدّ أن يكون شيء من آحادها صادراً عنها. فلوكان له علّة فاعلية في السلسلة لزم أن يصدر واحد عن علّتين، و هو محال فتعيّن آن تكون العلّة الخارجة علم علّة في السلسلة، فتكون سلسلة العلّية والمعلولية منتهية إلى العلّة الخارجة فهي طرف قطعاً.

وقد ذكر الشارح أنَّ هذا الكلام لبيان تأليف المقدَّمات لإنتاج المطلوب، و هو وجود الواجب، و به يتمَّ البرهان الذي أراد الشيخ تقريره.

ويرد عليه: أنّه لوكان المراد ذلك لكان قوله: «إشارةً: كلّ علّة جملةٍ هي شيء غير آحادها» [۲۲] إلى آخره، على ما فسّره به مكللماً أجنبياً فاصلاً بين المطلوب ومقدّماته.

والحقّ أنّ الشيخ لمّا ثبت في أوّل الفصول وجود الواجب من 9كونه علّةً خارجةً عن سلسلة الممكنات ذكر له 11 من تلك الحيثية أحكاماً في فصولٍ أخر.

فمنها ١٠؛ أنَّه علَّةٌ لكلَّ واحدٍ من آحاد السلسلة؛

و منها: أنّه طرفُ لكلّ سلسلةٍ، حتّى يتبيّن أنّ السلسلة الّتي فــرضت غــير مــتناهيةٍ تتناهى بواجب<sup>١٢</sup> الوجود.

و ۱۲ قال الإمام: يقي هيهنا مقامٌ آخر، و هو إيطال الدور. أجاب الشارح بقولد: « و إعلم! أنّ الدور» ... الى آخره ۱۶، و هو ظاهرٌ. /AA6/

> [١٩٩٩- ٣/٢٨] قوله: هذه قسمةً يحتاج إليها في بيان توحيد واجب الوجود. الشيخ أراد بيان وحدة واجب الوجود، لكن قدّم عليه مقدّمتين:

| ٦٢. م: فبلي.   | ۲، ص، ق: من.    | ٨. ق: هر.                    |
|----------------|-----------------|------------------------------|
| ٦. ج: ٠ أبَّه. | ٥. م: الخارجية. | ٤. م، ص: الطارجية.           |
| ۹. م: + حيث،   | ٨ م٠ - په.      | ٧. م: هي غير شيءٍ من آحادها. |
| ۸۲. ق: راجېه   | ١١. يج: منها.   | ۱۰٫۱ م: ۱۸۰                  |
|                | ١٤. ص: آخر.     | ۱۲. م: در.                   |

أوليهما الأشياء تختلف إمّا لابالأعيان آو بالاعيان آ. والّتي تختلف لابالأعيان تختلف إمّا بالاعتبار أو بغيره أمّا بالاعتبار فكالعاقل و المعقول، فإنّ النفس إذا عقلت نفسه فالعاقل و المعقول شيء واحدٌ بالذات مختلف بحسب الاعتبار؛ و أمّا الاختلاف بغير الاعتبار فكالاختلاف بالمفهوم، كالناطق و الإنسان يختلفان في المفهوم و يتّحدان في الوجود. و المختلفة بالأعيان إمّا أن يتّفق في أمر مقوّم أو في عارض، فإذا كان الأشياء تختلف بأعيانها و تتّنق في أمر مقوّم لها فهي تشتمل على مابه الاختلاف و ما به الاثفاق، و النسبة بينهما إمّا باللزوم أو بالعروض، و على التقديرين إمّا من جانب ما به الاختلاف أو من جانب ما به الاثفاق.

أمّا باللزوم ' ': فإذا كان ما به الاتّفاق لازماً فهو غير مسنكرٍ، لجسواز اشستراك الأمسور المختلفة في لازمٍ واحدٍ، و إذا كان ما به الاختلاف لازماً فهو منكرٌ و إلّا لكان الّذي يلزم الواحد مختلفاً متقابلاً.

و إنّما أردف الاختلاف بالتقابل، لأنّ اللوازم نوكانت مختلفةً غير متقابلةٍ يـجوز أن تتوارد ١١ على موضوع ١٢ واحدٍ كالسواد و السطح و الشكل على الجسم ١٣؛ أمّـا إذا كانت متقابلةً فلا يجوز، و إلّا لزم اجتماع المتقابلات على شيءٍ واحدٍ، و هو محالً.

و أمّا بالعروض: فإذاكان ما به الإتّفاق عارضاً فهو غير منكّرٍ.

و لعلّ قائلاً يقول: ما به الاختلاف هيهنا أن الأشياء و هو أعيان الأشياء، مستلزمً للأشياء و الأشياء مستلزمً اللأشياء و الأشياء مستلزمة أن لما به الاتفاق، لأنه مقوّمٌ لها، فلا يكون ما به الاتّسفاق عارضاً، بل لازما.

وأمَّا المثال الّذي ذكره الشارح فساقطُ، لأنَّ هذا الجوهر و ذاك٧١ العرض إنْ لم يعتبرا١٨

| ١. ق، ج: أوليهما. ص: أزار | ا. س: إحداهما.          | ۲. م: بالعياد,   |
|---------------------------|-------------------------|------------------|
| ٣. م: لا بالأعيان.        | <i>٤. ص:</i> و كالمائق. | ٥. م: نفسها.     |
| ٦. ص: + مختلف.            | ٧. م: + أمر.            | ۸ ص: بختلف.      |
| ٦. ص: الأقسام،            | ١٠. س: اللزوم.          | ۱۱. ص: تتراردها. |
| ۱۲. م: موضع.              | ۱۳. م: + و.             | ۱۵۰ س: منا.      |
| ۱۵. ج: مستلزم،            | ١٦. ص: في.              | ۱۷. م، ص: ذلک    |
| ۱۸. م: يعتبن              |                         |                  |

مع الرجود لم يكن ما به الاتّفاق و هو الوجود مقوّماً، و إنّ اعتبرا مع الوجود كان ما بــه الاتّفاق الازماً بالضرورة.

فنقول في جوابه: تقرير المثال إنّ « هذا الموجود » و « ذاك الموجود » إذا كانا إشارتين إلى هذا الجوهر و ذاك العرض فهما من حيث هما موجودان يكون الرجود مقوّماً لهما، و ما به الاختلاف هذا الجوهر و ذاك العرض، و الوجود عارضٌ له، لا لازم ٢.

إذا" تقرّر هذا فنجيب عن أصل الإشكال: بأنّا الانسلّم أنّ ما بعه الاختلاف في الأشياء مستلزم لهذا الجوهر الموجود و الأشياء مستلزم لهذا الجوهر الموجود و ذاك العرض ليس بمستلزم لهذا الجوهر الموجود و ذاك العرض الموجود، ضرورة أنّ كلّ واحد ذاك العرض الموجود أي: للمجموع من أحدهما و من الوجود، ضرورة أنّ كلّ واحد منهما موجود و المجموع ليس بموجود [ ٢٣ ].

وعن الإشكال في المثال: بأنا نختار أنّ هذا الجوهر و ذاك العرض يعتبران مع قيد الوجود؛ فقولكم: «ما به الاقفاق الازم حينئذ» إنْ أردتم به أنّه لازم لما به الاختلاف، فهو ممنوع؛ وإنّ أردتم الأفتلاف، فه لازم للمجموع فمسلّم، لكن لا يلزم منه لزومه لما به الاختلاف. و إنّ أردتم الله الاختلاف. و إنّ منه لوكان المجموع لازماً لما به الاختلاف، وليس كذلك.

واعلم اأنّ هذه القسمة لاانتفاع بها ' في توحيد واجب الوجود. فإنّا لو فرضنا واجبي الوجود نم يكونا شيئين مختلفين بأعيانهما متّفقين في أمرٍ مقوّمٍ لهما، إذ لامقوّم لواجب ' الوجود قطعاً، و إلّا لزم تركيبه ١٦، و هو محالٌ.

نعم! الانتفاع بمجرّد القسمة بين ما به الاشتراك و هو الوجوب و بين ما به الاستياز الذي هو التعيّن باللّزوم و العروض على ما ذكره الإمام. و أمّا على ما ذكره الشارح فلاحاجة إلى هذا القدر أيضاً، بل إلى مجرّد قسمة الشيئين المستلاقيين " باللزوم و العروض، لائه لم يفرض الكلام إلّا في الواجب الواحد على ما سيأتيك بيانه.

| ١. س: . و هو الانفاق.  | ۲. م: + له.     | ۳. م: و إذا.           |
|------------------------|-----------------|------------------------|
| ٤. م، ق: فيجيب،        | ه. مي: آنا.     | ٢. ص: عارض له لا لازم. |
| ٧: م: معتبران،         | ٨. م: الاختلاف. | ٩. ص: + يه.            |
| ۱۹۰ م: لها.            | ١١. ق:للراجيد   | ۱۲، س، ج: ترکبه،       |
| ١٣. م: شيئين منلائيين. |                 |                        |

[٥٠٠/١ ــ ٢/٣٠] قوله: إشارةً. قد يجورَ أن تكون ١ مهيّة الشيء سبباً.

الوجود هو الوجود الّذي هو موجودٌ بذاته.

اعلما أنّ المراد بالمهيئة غير الوجود، فإنّ الشيء إمّا مهيّة، أو وجودٌ. فما هو غير الوجود يمكن أن يكون سبباً لصفة أخرى؛ لكن لايمكن أن يكون صفته "سبباً لصفة أخرى؛ لكن لايمكن أن يكون سبباً لوجود، فإنّ السبب متقدّم بالوجود و لا شيء يتقدّم بالوجود على الوجود. و هذا تنبية على أنّ الواجب ألوجود ليس غير الوجود، فإنّ الذي هو غير الوجود لا يكون سبباً لوجوده أن الواجب لوجود أبذاته، فلا يكون واجب الوجود؛ بـل واجب

فإن قلت: ما ذكرتم في غير الوجود آت في الوجود [٢٤]؛ فإنّ الوجود لوكان سبباً لوجوده و السبب يتقدّم المالوجود كان الوجود متقدّماً الالوجود على وجوده؛ و إنّه محالًا فنقول: لا نسلّم أنّه محالّ. فإنّ تقدّم الوجود على وجوده إنّما هو بنفسه /3B6 و هو الوجود، و غير الوجود يتقدّم لا بنفسه على وجوده، بل بوجوده، و لا شكّ في استحالته. و نقول لمزيد الإيضاح: كلّ ما هو غير الوجود فهو معلول، لأنّ الإنسان مئلاً المِسَال أن يكون موجوداً للإنسان مئلاً المِسَال منال المنافية و لائنه إنسان، و إمّا أن يكون موجوداً بسبب شيءٍ من خارج الله المؤل، لأنّ الإنسان أيما يكون إنساناً إذا كان موجوداً، فلو كان كونه موجوداً لائنه إنسان أكان كونه موجوداً لكونه موجوداً، فيكون الإنسان موجوداً قبل كونه موجوداً لا تعن عليّه و ينعكس بعكس الموجوداً و هو محالٌ. فيقي أن لا يكون الإنسان موجوداً إلّا عن عليّه، و ينعكس بعكس النقيض إلى أنّ كلّ ما لا يكون معلولاً لا يكون غير الوجود، بل هو نفس الوجود.

فلو قيل: الوجود أيضاً كذلك لا يجوز أن يكون موجوداً. لأنّه وجودٌ، لأنّه إنّما يكون رجوداً لو كان٣ موجوداً فيكون موجوداً لأنّه موجوداً لا تعدد المحال.

فالجواب: إنّ الوجود إنّما يكون موجوداً لا بوجودٍ آخر، بل بنفسه..فلامعني لقــولنا:

١. ق: - تكرن. م: يكون. ٢. ص، ج: لصفة. ٣. ص، ج: صفة.

٤. م: واجيد. ٥. ق، ص: + فلا يكون سبباً لوجوده.

٦. س، ق: اذكر. ٧. ج، س: منقدم. ٨ م: مقدّماً.

٩. ص: + عدم. ١٠. م: مناذ ١٠. ف: + ر.

١٢. ص: ـ بمكس. ١٣. ص: ـ وجوداً لموكان.

الوجود موجود لأنّه وجودً، إلّا أنّ الوجود موجودٌ بمنفسه، فسلايلزم أن يكسون الوجسود موجوداً قبل كونه موجوداً، بل اللازم أنّ الوجود متقدّمٌ ا بنفسه على كونه موجوداً، و لا محذور فيه.

فقد ظهر أنَّ كلَّ ما هو غير الوجود إنَّما يكون موجوداً بالوجود و الوجود مـوجودًا بالنام بنفسه، وكما أنَّ الأجسام بنفسه، كما أنَّ الزمان و الزمان بنفسه، وكما أنَّ الأجسام تختلف بالمادّة و المادّة بنفسها، وكما أنَّ الأشياء تظهر بين يدي الحسّ بالنور و النور بنفسه، لا بنور آخر.

فلمّاكان هذه المقدّمة أصلاً لإثبات أن وجود الواجب عين مهيّته ، شرع الإمام في البحث عن هذه المسألة. لكن هيهنا شيء؛ و هو أنّ هذه المسألة تتوقّف على مقدّمتين؛ إحديهما: هذه المقدمة؛

و الأخرى ٦: إنّ الواجب غير مركّبٍ.

ر الشيخ سيصرّح بهذه المسئلة بعد إثبات المقدّمتين. فالموضع الأليق بالبحث فسيها هناك لاهيهنا<sup>٧</sup>.

#### [١/٢٠] قوله: و الفاضل الشارح.

لمّا بيّن أنّ الوجود واقعٌ على الوجودات بمعنى واحدٍ أ، زعم أنّ وجود الواجب مساوٍ لوجود السمكنات من حيث إنّه وجود، و إنّ وجود الواجب عارضٌ لماهيته أ، كما أنّ وجودات الممكنات كذلك. و ظنّ أنّ وجود الواجب لو لم يكن عارضاً لمهيّةٍ أ أ بل يكون نفس مهيّته أ لزم أحد الأمرين: إمّا أن يكون وجود الواجب مساوياً للوجودات المعلولة أن وقوع الوجود على الوجود الواجب وأنا الوجود الممكن بالاشتراك

| ١. م: مقدّم.              | ۲. م، ص، س؛ موجوداً، | ٣. م: متلكم.      |
|---------------------------|----------------------|-------------------|
| ـ عـ م: متأخر.            | ٥. م، ص: غير.        | ٦. م: و الأخر.    |
| ٧. ص: . لاهبهنا.          | ۸.م: + ر             | ٩. م، ق: لوجودات. |
| ٠٠. م، ق: المهيَّة،       | ۱۱. س، ج: لماهينه.   | ١٧. م: مهيّة.     |
| ۱۲. م: لوجر دات الممكنات. | ١٤. م: + هلي.        |                   |

اللفظي، لأنّ حقيقة وجود الواجب إمّا أن يكون عين حقيقة وجود الممكن، أو غيرها. فإنْ كان حقيقته عين حقيقته عين حقيقته يلزم أن يكون وجوده مساوياً للوجود المعلول في الحقيقة، و إنْ كان عقيرها حتى يكون لوجوده حقيقة ولوجود غيره حقيقة أخرى يلزم الاشتراك اللفظي.

و تقريرٌ آخر في بيان أحد الأمرين: إنّ وقوع الوجود على الوجودين إمّا أن يكون بمعنىً واحدٍ، أو لا يكون؛ و الشاني يستلزم ً الاشتراك، و الأوّل يستلزم ً أن يكونا متساويين في الحقيقد.

و هيهنا نظرُ: لأنَّ الأمرين كما على على تقدير عدم عروض وجود الواجب للمهيّة لازمٌ أيضاً على تقدير العروض، فإنَّ وجوده لوكان عارضاً لمهيته فإن اتّحد هو و الوجود الممكن في الحقيقة يلزم الأمر الأوّل، وإن لم يتّحدا علزم الأمر الثاني.

و أيضاً وقوع الوجود عليهما إمّا المعنيُّ واحدٍ أو لا.

و الإمام لمّا أثبت أنّ الوجود واقعٌ على الوجودين بالاشتراك المعنوي قال: ثـبت أنّ وجودالله ـ تعالى ـ مساوٍ لوجود الممكنات من حيث إنّه وجودٌ؛ و حينتذٍ لا يخلو إمّا

أن يكون وجود الله \_ تعالى \\_ مع مهيئته، أو لا يكون. و الأوّل: مذهب أكثر المتكلّمين، و الثاني: مذهب أكثر الحكماء. فهذا الكلام صريح في أنّ عدم الاشتراك اللفظي مستلزم لمساواة الوجودين في الحقيقة على تقدير كلّ من المذهبين، فيكون أحد الأمرين و هو إمّا: المساوات، أو الاشتراك لازماً على كلّ تقدير، لأنّ كلّ ملازمة يستلزم منع الخلوّمن مع الخلوّمن عين اللازم و نقيض الملزوم، فنقل تخصيص لزوم أحد الأمرين بتقدير عدم المقارنة ٩ غير مطابق. [ ٢٥ ]

لا يقال: أحد الأمرين ١٠ هو إمّا أن يكون حقيقة الواجب مساوية لحقيقة وجودات الممكنات، و إمّا اشتراك الوجود و في قوله: «لزم كون ذلك الوجود» إشارة إلى هذا، لأنّ المراد ذلك الوجود الذي هو نفس الواجب. و بيان لزوم أحد الأمرين أنّ الوجودين إمّا أن

| ١. ج، س: كانت.  | ۲. ص: مستلزم. | ۲. ص: - يستلزم  |
|-----------------|---------------|-----------------|
| ٤. م، ص: كلّما. | ٥. م: يتحد.   | ٦, ص: ما,       |
| ٧. ص: ـ تعالى.  | المدام: من.   | ٩. م: المغايرة. |
| ٠١, م: + ر.     |               |                 |

يتّحدا في المعنى و الحقيقة أو لا. فإنْ اتّحدا و التقدير أنّه عين حقيقة الواجب فـيكون حقيقة الواجب فـيكون حقيقة الواجب مساوية لسائر وجودات الممكنات الّتي هي معلولات. وإنْ لم يتّحدا في المعنى يلزم الاشتراك.

لأنّا نقول: لا يلزم من كون الوجودين متّحدين في الحقيقة [٢٦] وكون الوجود عين حقيقة الواجب كون حقيقة الواجب / AT المساوية لحقيقة وجودات الممكنات مطلقاً، و إنّما يكون كذلك لوكان حقيقة الواجب مجرّد الوجود، وليس كذلك، بل الوجود بشرط لا. نعم قد اعترف الإمام بتساويها من حيث الوجود، و لا يلزم منه تساويهما مطلقاً.

قال الشارح: الوجودان إمّا يختلفان في الحقيقة فلا يلزم الاشتراك أو يتّفقان في المعنى فلا يلزم الوجودان إمّا العقيقة. لجواز أن يكون وقوع الوجود على الوجودين بالتشكيك.

و منشأ الغلط أنّه ظنّ أنْ لا واسطة بين الاشتراك اللفظي و المتواطي أ؛ و ليس كذلك. و سند المنع هيهنا لا ينحصر في تشكيك الوجود، فإنّه يجوز أن يختلف الوجودان في الحقيقة و يكون قول الوجود عليهما بالتواطي كما إذا كان عرضاً عامّاً أو جنساً؛ لكن لمّا كان الواقع هو التشكيك لم يذكر غيره.

و اعلم! أنّ هذا البحث من أوّله إلى آخره مبنيّ على كلّية الوجود و تعدّده. و الحقّ أنّ المتعدّد هو الموجود لا الوجود[٢٧]

# [٢٠٢/١-١/٢٠١] قوله: و ذلك لأنَّ بين طرفي التضادّ الواقع في الألوان.

هذا ليس تعليلاً لخروج البياض عن حقيقتي<sup>٧</sup> بياض الثلج و بياض العاج و إنْ كان ظاهره ذلك، فانّ دليله^ماذكر من أنّ المهيّة و جزؤها لا تختلف؛ بل بيانٌ للتمثيل.

و تقرير، إنّ البياض اسمٌ واحدٌ واقعٌ بمعنىٌ واحدٍ على البياضين، و لا اسم لهما على التفصيل، فإنّ جميع الألوان الغير المتناهية بين طرفي التضادّ الواقع في الألوان لا اسم لها؟

٣. فيه س، ج: -إمّا.

٦. من، ج: النراطي،

۱ ص: الرجودات. ۲. س: وجود.

ه ق، س، ج ر لا.

٤. ڨ، س، ج: ر لا. د. ق، ق، ٠

A ق: لهما.

۸ م: . دلیله.

٧. م: حقيقي. ص: الحقيقي.

على التفصيل، و يقع على كلّ جملةٍ منها اسمٌ واحدٌ بمعنى واحدٍ اعلى التشكيك.

أو جوابٌ لسؤالٍ؛ فإنّه لمّا ثبت أنّ البياض المقول على البياضين ليس طبيعة نوعية ولا جنسية تبيّن أنّ البياضين ليسا بمشتركين <sup>٢</sup> في ذاتي [٢٨]، فيكونان ٣ نوعين مفردين <sup>4</sup>. وكأنَّ سائلاً يقول: كلّ نوع ندركه وضع اسمٌ بإزّائه كالإنسان و الفرس و الحمار و غير

ذلك، فلو كانا نوعين فلا بدُّ أن يكون لكلُّ منهما اسمٌ على التفصيل.

فأجاب: بأنَّ كلَّ نوع لا يجب أن يكون له اسمٌ، فإنَّ بين طرفي التضادَّ أنواعاً لانهاية لها و لا يمكن أن يوضع لكلُّ منها ٦ اسمٌ.

### [٢٠٢/٢-٢/٣] قوله: و الجواب ما عرفته ممّا مرّ ٧.

و هو أنّا نسلّم أنّ الوجود من حيث هو لو لم يقتض العروض و اللاعروض لاحتاج وجود الواجب و وجود الممكن إلى سببٍ منفصلٍ^، و إنَّما يكون كذلك لوكــان وجــود الواجب مساوياً لوجود الممكن، و هو ممنوعٌ؛ بل هما مختلفان في الحقيقة، فلِمَ لا يجوز أن يكون وجود الواجب يقتضي لذاته اللاعروض و وجود الممكن يقتضي العروض؟ كما في النور و الحرارة.

سلَّمنا المساوات، لكن لا يحتاج وجود الواجب إلى سبب عدم العروض، بل يكفي فيه عدم سبب العروض.

و لمّاكان في هذا المنع الأخير ضعفٌ لأنّ احتياج الواجب إلى العدم أشنع أشار إلى أنّ الحقّ ما ذكره أوّلاً.

و يمكن أن يقال: هب! أنَّ اللاعروض محتاجٌّ اللي سببٍ، لكن لا نسلَّم أنَّه محالٌّ، فإنَّ من الحائز أن يكون الواجب محتاجاً في صفةٍ عدميةٍ إلى سببٍ عدميٍ [ ٢٩ ]، و المحال أن يحتاج في ذاته أو صفاته الحقيقية.

٣ ق: فيكونا.

٢. ص: مشتركين.

ه. س: نكأنُ.

۱. چ، ص: . بمعنی راحد. ٤. م: منفردين.

٦. ص، س: منهما.

٧. ص: يما عرفته ما.

٨ ص: المنفصل.

٩. س: يحتاج.

[٣/٣٦.١/٢٠٢] قوله: و الجواب إنَّ الحقيقة.

توجيهه أن يقال: إنْ أراد بقوله: «وجوده معقولٌ "» الوجود الخاصّ الذي هـو نـفس حقيقته، فلا نسلّم أنّه معقولٌ؛ وإنْ أراد به الوجود المطلق فمسلّمُ"، لكن لايسلزم مـنه إلّا مغايرة الوجود المطلق لحقيقته، لا مغايرة الوجود الخاصّ.

فإنْ قلت: المعقول من الوجود هو الكون، و تخصيصه <sup>ع</sup> بالإضافة إلى المحلّ<sup>ه</sup>؛ فالوجود الخاصّ الواجب<sup>7</sup> إنّما يتخصّص بالإضافة إلى مهيّته.

و أيضاً: الوجود الخاصّ لوكان نفس حقيقته لا يكون المنهوم الوجود الكون، لأنّ حقيقته للهيمة الوجود الكون، لأنّ حقيقته ليست هي الكون الخاصّ، وحيننذ يكون قول الوجود على الوجود الخاصّ قولاً بالاشتراك اللفظي.

فنقول: لا نسلم أنَّ تخصيص الوجود بالإضافة إلى المحلَّ ، و إنّما يكون كذلك لو لم يكن ذلك الوجود قائماً بالذات، و هو ممنوعٌ؛ فإنّ الوجود ' الواجب وجودٌ خاصَّ قائمٌ بذاته. و أمّا الثاني فلا نسلم أنّ نفس ' حقيقة الواجب ليس هو الكون الخاصّ ''، فإنّ الشيخ يصرّح فيما بعد: إنّ الوجود مقوّمٌ للواجب عارضٌ للممكن.

[٣/٣٧\_١/٢٠٢] قوله: و منها قوله: لو لم تكن حقيقة الواجب.

تقريره: إنّ حقيقة الواجب لو كانت<sup>۱۳</sup> نفس الوجود و هي علّة للممكنات <sup>۱۶</sup> فعلّة الممكنات إمّا أن يكون مجرّد الوجود، أو الوجود مع القيود السلبية <sup>۱۵</sup>. و الثاني باطلٌ، لأنّ السلب لا يصحّ أن يكون جزء امن العلّة. فيلزم أن يكون مبدأ الممكنات /SB7/ مجرّد الوجود، فيكون سائر الوجودات مباديء الممكنات، و هو محالً.

| ۱. من: ۱۰ إنَّ.          | ۲. م: المعقول:   | ۲. م: فممثوع.      |
|--------------------------|------------------|--------------------|
| ٤. ص: و تخصصه.           | ٥. م: المحال.    | ٦. س، ص: - الواجب. |
| ٧. ص: قلا يكون،          | ٨ ص: من.         | ٨. م: المحال.      |
| ۱۰، س، یع: الوجود.       | ١١، م، ج: - نفس. |                    |
| ١٢. ص: + و حينتلٍ يكون ق | رل المخاص.       | ٦٣. م، ص، ف: كاند  |
| ١٤. م: الممكنات.         | ١٥، ص: السلسلة.  |                    |

[٣/٣٧\_١/٢٠٣] قوله: و منها قوله أ إنَّهم اتَّفقوا.

تحريره إنّ الوجود عارضٌ للمهيّات الممكنة، فيكون في الواجب كذلك، لأنّ مقتضى الطبيعة النوعية لا يختلف.

و صورة القياس أن يقال: لوكان الوجود عارضاً للمهيّة الممكنة كان فسي الواجب كذلك، لكن المقدّم حقٌّ، فالتالي مثله.

[٣/٣٧\_١/٢٠٣] قوله: ثمِّ إنَّه اعترض على قول الشيخ.

قال الشيخ: لو كانت المهيّة علّةً لوجود نفسها "كانت متقدّمةً بالوجود على الوجود.. لأنّ العلّة متقدّمةً بالوجود على المعلول.

قال الشارح نقلا عن الإمام؛ لا معنى لتقدّم العلّة بالوجود إلّا تأثيرها، و حينئذٍ يكون معنى التالي أنّها مؤثّرةً في الوجود؛ و هو إعادة المقدّم بعبارةٍ أخرى.

و أجاب: بأنّا لا نسلّم أنّ معنى التقدّم هو التأثير، بل أمرّ مغائرٌ لدا، فإنّ التقدّم شرط التأثير و الشرط مغائرٌ للمشروط. و لئن سلّمنا أنّ التقدّم هو التأثير لكن الدليل تامّ ، لأنّ المهيّة لا يتصوّر مؤثّرة لا إذا كانت في الأعيان، فكونها في الأعيان شرط تأثيرها في الوجود، و هو كونها في الاعيان، فيكون كونها في الأعيان مشروطاً بكونها في الأعيان و هو محالً.

و هذا المنقول غير ما ذكره الامام [٣٠]، لأنّ الامام الستفسر في قول الشيخ: «إن العلّة متقدّمةً على المعلول» ١٠ و قال: أن أردتم بتقدّم العلّة ١١ كونها مؤثّرة ، فحاصل قولكم ذلك: إنّ العلّة لا تكون ١٢ مؤثّرة إلّا بعد وجودها و هذا بعينها ١٢ أعادة التالي، لأنّ معناه حينئذٍ ١٤ أنّ المهيّة لا تكون مؤثرة في الوجود إلّا باعتبار الوجود، و هو محل النزاع؛ لأنّ عندنا

١. س، ج: - قوله. ٢. ص: + فيكرن في المواجب ... المسكنة.

٣. م، س: لنفسها. ٤. م: - بالوجود. ٥. م: + هو.

٢. س، ص؛ له. ١٧. ق؛ تقريره. ٨ م، ق؛ إنّه.

٩. ق: - لأنَّ الامام. ١٠. ص: - و هذا .. المعلول. ١٠. م: + على المعلول.

١٢. م: لا يكون. ١٣. م: فهذا بعينها. ١٤. ص: - حينثلم

المهية علَّةً للوجود بنفسها لا بالوجود.

و إنْ أردتم معنيَّ آخر فبيَّنوه، فإنَّ التصديق بعد التصوّر و على هذا لايــتوجّـه كــلام الشارح، لأنّ جواب الاستفسار لايكون بالمنع. و لو قال ا: نحن ٌ نعلم بالضرورة أنَّه أمرٌ وراء التأثير ــ لائَّه مشروطً بالتقدّمــ؛ فلابدٌ من بيان ذلك الأمر المغائر، و لو بيّن كان هذا القول حشواً لا فائدة فيدا

ثمّ الإمام لم يقل: إنّ معنى تقدّم العلَّة بالوجود هو التأثير، بل معنى مجرّد التقدّم الذاتي، و حينئذٍ يكون بين المقدّم و التالي فرقُّ، لأنّ معنى التالي أن المهيّة لا تكون مؤثرةٌ فسي الوجود إلّا بعد الوجود، و المقدّم "أنّ المهيّة مؤثرةٌ في الوجود و لاشكّ أنّه مغائرٌ للمقدّم. على أنَّ الإمام لم يقل: إنَّ التالي هو إعادة المقدِّم بعبارةٍ أخرى، بل قوله: العلَّة متقدَّمةٌ بالوجود على المعلول إعادة التالي بعبارةٍ أخرى ع؛ فأين هذا من ذاك!

و الحقّ في الجواب: إنّ المراد بالتقدّم الذاتي هو الترتّب <sup>م</sup> العقلى، فانّ العقل يجزم بأنّ العلَّة لابدُّ أن توجد أرَّلاً و بالذات، ثمّ يصدر عنها ﴿ شيءٌ.

فحاصل؟ سؤال الإمام منع الملازمة؛ و هو إنّا لا نسلّم أنّ المهيّة لوكانت علَّةٌ للوجود^ لكانت متقدّمةً عليه بالوجود. و إنّما يكون كذلك لوكان تأثيرها في وجودها مشروطاً بالوجود، و هو ممنوعٌ بل تأثيرها بنفسها.

و جوابه ما نبّهنا عليه من قبل: أنّ المراد بالمهيّة غير الوجود ٩، و غير الوجود إنّما يكون مؤثراً في الوجود بشرط الوجود؛ و العلم به ضروريٌ.

[٣/٣٨ - ١/٢٠٣] قوله: و كما كانت المهيّة قابلةً للوجود.

أورد الإمام على ما ذكره نقضين ١٠:

تفصيليٌّ؛ و هو منع الملازمة،

و إجمالي؛ و ذلك بوجهين[٣١]:

٦. ص: من.

ه م، ص، ق: الترتيب.

٨ ص:الموجود

۱. م: + و.

۷، ص؛ س، ج: و حاصل.

٤. الله و بل قوله ... أخرى.

١١. ق: تقض.

٣. ص: الرجود المتقدّم.

٦. م، ص: عنه .

٩. ص: . و غير الوجود,

أحدهما: لو صح ما ذكر تموه لزم أن لا تكون المهيَّة علَّةً قابلةً للوجود، لوجوب تقدُّم العلَّة بالوجود (؛ و اللازم باطلُّ.

و الجواب: إنَّه إنَّ أريد بقوله: «المهيَّة الممكنة قابلة للوجود»، أنَّها كذلك في العــقل، فلانسلَّم أنَّها ليست بمتقدَّمة، بل هي متقدَّمةً بالوجود العقلي، ضرورة أنَّ المهيَّة تتحقَّق في العقلِّ أَوَّلاً ثمّ يعتبر الوجود الخارجي لها؛ و إنْ أريد أنَّها قــابلة للــوجود فــى الخـــارج فلانسلَّم ذلك، و إنَّما تكون قابلةً في الخارج لوكان للمهيَّة وجودٌ و للوجود وجودٌ منفردٌ ــ كما في اتصّاف الجسم بالبياض، و هو ممنوعٌ.

هذا غاية توجيه الكلام في هذا المقام.

الثاني: النقض بما ذكره الشيخ: «إنّ مهيّة الشيء يجوز أن يكون علَّةٌ لصفتها»، فإنّ تلك المهيّة لا يجوز أن تكون متقدّمةً على تلك الصفة بالونجود، و إلّا لم تكن العلّة نفس المهيّة فتط، بل المهيئة الموجودة "، لكنّه جعل العلّة نفس المهيّة .

قإنْ قلت: إذا لم تكن العلَّة المهيَّة مع الوجود وكلُّ ما لا يكون مع الوجود كان معدوماً يلزم أن تكون المهيّة مؤثّرة أفي عمال عدمها.

فنقول: لا يلزم من عدم اعتبار الوجود في العلّية اعتبار العدم، بل العلّة المهيّة من حيث هي هي. فقوله: «و لا يلزم من ذلك كونها معدومةً»، إشارةً إلى هذا السؤال و الجواب.

و أجاب: بأنّ المراد من علّية المهيّة من حيث هي ليس أنّ الوجود لا دخــل له فــي علَّتها، بل المراد أنَّ المهيَّة علَّةٌ في الوجودين: العقلي و الخارجي؛ فلا يعتبر في علَّيتها أحد الوجودين على التعيين كالانقسام بمتساويين للزوجية، فإنّ الزوجية تقتضيه مواءً في العتل أو <sup>7</sup> في الخارج، فلا يعتبر في ذلك الاقتضاء ٧ أحدهما. مع أنّا نعلم بالضرورة أنّها مائم يتحقّق في العقل أو في الخارج يستحيل اقتضائها له؛ فالمهيّة تقتضي شيئاً تارةً بشرط /SA8/الوجود الخارجي، و أخرى بشرط الوجود العقلي^، و أخرى لا بشرط أحدهما، بل مع 9كلُّ منهما، و هو اقتضاء المهيّة.

١. س: على المعلول.

٢. ق: الفعل.

£ من: + وجودها. ٧. م: اقتضاء.

٩. ص: ني

٦. ص: و.

۲. م: + ر.

٥. س: مقتضيته له.

٨ م، ق: اللحني.

[٤ - ١/٢ - ٢/٤] قوله: إشارةً. واجب الوجود المتعيّن.

واجب الوجود متعين، لأنه لو لم يكن متعيناً لم يكن ا موجوداً، و قد ثبت بالبرهان الله موجودً. فقوله: «مالم يتعين لم يكن علّة لغيره» أكثر المقدّمات فيه مستدرك و ذلك واضح . ثمّ إنّ تعينه إمّا لكونه واجب الوجود، أو لغيره. و الأوّل: يستلزم المطلوب، لأنّه إنْ كان تعينه " لكونه واجب الوجود فأينما وجد واجب الوجود وجد ذلك التعين، فيلزم انحصار واجب الوجود فيه.

و الثاني: يقتضي أن يكون واجب الوجود المتعيّن <sup>1</sup> معلولاً لغيره، لأنّ معنى واجب الوجود إمّا أن يكون لازماً لتعيّنه، أو عارضاً، او معروضاً له <sup>0</sup>، أو ملزوماً؛ و الكلّ محالٌ. هذا توجيد الشارح.

و فيه نظرٌ لأنَّ تعيّنه لوكان لغيره يكون واجب الوجود محتاجاً في تعيّنه إلى غيره [ ٣٢]، فيلزم أن يكون واجب الوجود المتعيّن معلولاً للغير أ، و هذا لاحاجة له إلى دليل. و لو استدل بقوله: «لانَّه إنْ كان لازماً لتعيّنه» كان تلك المقدّمة مستدركة في البيان أ، إذ يكفى أن مقال: لو لم يكن تعيّنه لكونه واجب الوجود بل لغيره لكان معنى واجب الوجود إمّا الازماً لتعيّنه أو عارضاً أ أو معروضاً أ أو ملزوماً ؛ و الكلّ محالً.

ثمّ لوجرينا على هذا الاستدلال فقول الشارح: «و الكلّ محالٌ» بعيدٌ عن التقريب، إذ التقريب أن يقال: و أيّاً ما كان يلزم أن يكون واجب الوجود المتعيّن معلولاً للخير ١٠. و كذلك قول الشيخ: «إنْ كان تعيّن الواجب لازماً كان الوجود لازماً لمهيّة غيره أو صفةٍ، و ذلك محالٌ» لا يناسب التقريب.

و أيضاً قد استعمل تلك المقدّمة في ذلك الاستدلال في ثلاثة مواضع أخرى ١٣: أمّا أوّلاً و ثانياً: فحيث بيّن أنّ القسم الثالث يقتضي كون واجب الوجود المتعيّن معلولاً

١. ص: متنبَّناً لم يكن. ٢. م: لي البرهان. ٢. ص: بعينه.

٤. ص: المعيّن. ٥. ص: الله. ٦. م: لغيره.

٧. س: + لأنه. ٨ ص، س: بأن.

٩. ص: ـ بل لغيره ... إمّا. + محتاجاً في تعينه إلى غيره،فيلزم ان بكرن واجب الرجود المتعيّن معلولاً للغير، و هذا لاحاجة له إلى دليل. و لواستدلّ بقوله: لأنّه إنّ

١١, م: + له. ١٢. م: لغيره. ١٢. م: أخر.

لماجعله متعيّناً، و إنّ طبيعة وجود الواجب لو تخصّصت بعين ذلك التعيّن لزم أن يكون وجود ًا الواجب المتخصّص ً معلولاً لعلّة ذلك التعيّن؛

و أمّا ثالثاً: ففي القسم الرابع حيث قال: «إنّه يقتضي كون الواجب معلولاً للغير. فلو احتاجت تلك المقدّمة ثمّة إلى الدليل فكيف صارت في هذه المواضع بيّنةً بنفسها؟! و الصواب أن يقال: أراد الشيخ أن يستدلّ على استحالة كون التعيّن لغير واجب الوجود بدليلين:

أحدهما: أنَّه يستلزم كون واجب الوجود المتعيّن معلولاً للغير، و هو محالٌ.

و الثاني: أنّه لوكان تعيّنه لغير واجب الوجود لكان معنى واجب الوجود لازماً لتعيّنه، أو عارضاً أو ملزوماً أو معروضاً <sup>7</sup>، والكلّ محالٌ.

ر حينئذ يتوجّه الكلام لكن لابد من «واو» العطف في قوله: «لأنّه إنْ ^كان واجب الوجود لازماً»، حتّى يكون دليلاً آخر. و يحتمل أنّها سقطت من قلم الشيخ أو الناسخ. و ممّا يدلّ على ذلك دلالة واضحة اقتصار الشيخ في مواضع من كتاب الشفاء على الدليل الأوّل من غير التعرّض ١٠ لبيان التلازم و التعارض؛

منها: ماقاله في ثامنة الإلهيات: «الواحد ممّا هو واجب الوجود يكون ما هو بدهو و هو ذاته، و معناه إمّا أن يكون مقصوراً عليه لذات ذلك المعنى، أو لعلّةٍ. مثلاً لو كان الشيء الواجب الوجودهو هذا الإنسان فلا يخلو إمّا أنّ يكون هو هذا الإنسان للإنسانية و لأنّه انسانٌ، أو لايكون؛ فإن كان لأنّه إنسانُ هو هذا فالإنسانية يقتضي أن يكون ١ هذا فقط و ان وجدت لغيره. فما اقتضت الإنسانية أن يكون ١ هذا، بل إنّما صار هذا ١ الأمر ١٠ غير الإنسانية. فكذلك الحال في حقيقة واجب الوجود، فإنّها إنْ كانت لأجل نفسها هي هذا المعيّن استحال ١٠ أن تكون تلك الحقيقة ليست إلّا هذا؛ و إن

| ۲. ص: للتخميص.             | ۲. ص، ج: الوجود، | ١، ق، ص: الرجود. |
|----------------------------|------------------|------------------|
| ٦. م: أو معروضاً أوملزوما. | ه م: يغير.       | غ. م: دليل،      |
| ٩, م: + قلم .              | ۸۰ م: لو ،       | ٧. م: يوجه.      |
| ۱۲. م: + هو.               | ١١. م: هو.       | ۱۰. م: نمرّض.    |
| ۱۵، م: لاستحال.            | ١٤. ص: الأمر.    | ١٣. چ: ـ هذا.    |

كان تحقّق هذا المعنى لهذا المعين لاعن ذاته بل عن غيره و إنّما اهو همو لأنّه همذا المعين"، فيكون وجوده الخاص له مستفاداً من غيره، فسلايكون واجب الوجود؛ همذا خلفًا فإذن حقيقة واجب الوجود لواجب الوجود الواحد فقط». هذا كلام الشيخ بعبار ته من غير تغيير، و هو مصرّح بما ذكرنا.

و نقول في بيان استحالة الأقسام الأربعة في الدليل الثاني على محاذاة <sup>1</sup> الكتاب: أمّا إذا كان معنى واجب الوجود لازماً لتعيّنه فلأنّه يلزم أن يكون الوجود معلولاً للتعيّن. <sup>6</sup> و هو إمّا مهيّة الواجب<sup>1</sup>، أو صفته. فيكون وجوده معلولاً لمهينه أو صفته؛ و إنّه محالً.

و أمّا إذاكان التعيّن عارضاً للوجود الواجب، فلأنّ عروض التعيّن لعلّةٍ بالضرورة، و لابدّ أن يكون محلّ التعيّن و هو الوجود متخصّصاً. فتخصّصه إنْ كان بعين ذلك التعيّن يكون علّة ذلك التعيّن علّةً لخصوصية ذات الواجب، و هو محالٌ؛ و إن كان بتعيّنٍ آخر سابق فالكلام فيه كما في ذلك التعيّن إنّ محلّه يكون متخصّصاً.

و أمّا إذا كان التعيّن لازماً للوجود الواجب و هو باقي الاقسام، فهو محالٌ. لأنّ التعيّن حيننذٍ يكون معلولاً للوجود الواجب، و المقدّر خلافه.

و لنشرح بعد هذا كلام الشارح ليتضح ما فيه من الخلل؛ فقوله أنه و اعلما أنّا بيّنا أنّ اللزوم لا يتحقّق» ... إلى آخره بيانُ للشرطية القائلة: إن كان واجب الوجود لازماً لتعيّنه كان الوجود لازماً لمهيّة غيره أوصفة. و توجيهه على ما قال أنّ اللزوم لا يتحقق إلّا إذا كان أحدهما علّةً للآخر، أو كانا معلولين لعلّةٍ واحدةٍ.

و هيهنا لاجائزُ أن يكونا معلولين، و إلّا لزم أن يكون الوجود ١٠ الواجب معلولاً لغيره،

|                          |               | <del></del>        |
|--------------------------|---------------|--------------------|
| ١. ج: + يكون.            | ٦. س:لهذا.    | ٣. ص: المعيَّن.    |
| ٤. م: + مثن,             | ە. ق: ئىمىتە. | ٦. م: واجب الرجود. |
| ٧. م: و إليه أشار بقوله. | بايد ص: + و.  | ٩. س: ـ تقرله،     |
| ۱۰، م: وبچود،            |               |                    |

و لا أن يكون الوجود' الواجب علَّةً للتعيِّن، لأنَّه القسم الأوّل. فتعيِّن أن يكون الوجود' الواجب معلولاً لغيره، و لا أن يكون الوجود الواجب علَّةً للتعيّن، لأنّه القسم الأوّل. فتعيّن أن يكون الوجود الواجب معلولاً للتعيّن. و التعيّن إمّا نفس منهيّة الواجب أوصفةً من صفاته؛ فيلزم أن يكون وجود الواجب" معلولاً لمهيّنه أو لصفةٍ من صفاته.

و قد تترّر في المقدمة الثانية ٤ السابقة أنّه محالٌ؛ لكنّه قـرّر ذلك بأنّــابينًا أنّ اللــزوم يستدعي أن يكون الملزوم أو جزءٌ منه علَّةً أو معلولاً مساوياً للازم أو لجزءٍ منه أو كانا معلولي علَةٍ واحدةٍ ٥. و على ذلك التقدير لايمكن أن يكون وجود الواجب علَّةٌ ٦ للتعيّن، فهو إمّا معلولٌ له أو هما معلولان. و أيّاًما كان يكون الوجود الواجب معلولاً؛ أمّا عــلى تقدير أن يكونا معلولين فظاهرٌ، وأمّا على تقدير أن يكون الوجود الواجب معلولاً للتعيّن فلأنّ الوجود معلولٌ للتعيّن، و التقدير أنّ التعيّن معلول الغير ٧. فيكون الوجود^ الواجب معلولاً للغير؛ و إنَّه محالٌ.

و هيهنا نظرٌ من وجوهِ؛

أحدها: أنَّه لا تقريب فيه، لانَّه حاول بيان الملازمة[٣٣]، و هي أنَّه يلزم مــن كــون الوجود الواجب لازماً للتعيّن كون الوجود بسبب مهيّته أوصفةٍ. و هذا لايتبيّن باستحالة كون الوجود الواجب معلولاً. فالأولى في بيان الملازمة ما ذكرناه.

الوجه ٩ الثاني: أنَّ الثابت قيما سبق هو أنَّ التلازم ١٠ من ١١ الطرقين ينستدعي عسلَّية أحدهما للآخر، أو كونهما ١٣ معلولين لعلَّةٍ رابطةٍ، و المقدّر هيهنا ليس إلَّا أنَّ الوجــود١٣ الواجب لازمٌ للتعيّن مطلقاً، لا أنّه أن لازمٌ مساوٍ.

و يمكن أن يقال: الدليل المذكور ثمّة قائمٌ في مطلق اللزوم، فإنّه لو لم يكن أحدهما من

۲. م:وجود. ۱. م: وجود.

٣. ص: + للتعيّن و المنعيّن إمّا ... الواجب.

٦. ص: - او معلولاً مساوياً ... علَّة. ٧. م: للنير.

ه. ج، س: دواحدة, ٨ م: وجود.

١٠. ج. ق: اللزوم. ٩. م: والرجه.

١١. م: بين.

۱۲. م:وجود.

٤. ق: \_الثانية.

١٢. م: كانا.

عدم: لأنَّه.

الملزوم و اللازم علّة للآخر، فلا يكون بينهما لزوم أصلاً لكن هذا الدليل لوصح دل على المنزوم و الملزوم في علّية أحدهما للآخر. و أمّا على معلوليتهما لثالث [ ٣٤] أو على علّية جزء الملزوم أو اللازم أو على مساواة اللازم، فلا. و ليت شعري لِمّ ردّد بين الملزوم و جزئه، و اللازم و عزئه، و قيّد المعلول بالمساواة ؟ و لادخل لشيء منها في الاستدلال؟

فنقول: شرط في اللزوم أحد الأمور التسعة، لأنّ الشرط إمّا علية أحدهما أو معلوليتهما، وعلى التقدير الأوّل أحدهما إمّا الملزوم، أو جزئه، أو اللازم، أو جزئه، وعلى التقادير الأربعة إمّا أن يكون علّة أو معلولاً. و الدليل دالٌ على الملزوم للازمه، أو على المكس [ ٣٥] فباقي الأقسام مستدركٌ.

الوجه الرابع أنه إن اللزوم وإن ساعدنا على اقتضائه علّية لا يسقتضي الاعلية في الجملة؛ لكن النسم الأوّل ما يكون الواجب الوجود علّة مستقلّة للتعيّن، فلا يلزم من كون الواجب الوجود علّة مستقلّة للتعيّن، فلا يلزم من كون الواجب الوجود لازماً للتعيّن وعلّة له أن يكون علّة مستقلّة ، فلا يعود القسم الأوّل.

الوجه الخامس؟: إنّ المقدّر لزوم معنى الواجب^الوجود للتعيّن، و اللازم مسنه كسون معنى الواجب الوجود معلولاً للتعيّن لاكون الوجود مسعلولاً له حستّى يكسون <sup>4</sup> مسعلولاً لمهيّنه ١٠ أو صفةِ.

و جوابد: أنّه مبنيٌّ على أنّ الوجود عسين الواجب، فسليس ١٠ الكسلام إلّا أنّ الواجب موجودٌ و هو عين الوجود و كلّ موجودٍ متعيّنٌ بالضرورة، فيكون واجب الوجود وجوداً متعيّناً. فإمّا أن يكون تعييّنه لذاته فلاواجب وجود الآهو، و إمّا أن يكون تسعيّنه لغسيره فيكون الواجب محتاجاً ١٦ في تعيّنه إلى غيره؛ و إنّه محالٌ.

و أيضاً إذا قيس التعيّن إلى الوجود الواجب ١٣ يفرض بينهما ١٤ الأقسام الأربعة؛ و الكلّ

| ۲۰. م: الملزوم.  | ۲. م: الثالث. | ٨. م: لدأب          |
|------------------|---------------|---------------------|
| ٦٠ ص: - و.       | ه. مُ: واجب،  | ٤ م: واجب.          |
| ٩. ج: ـ يكون.    | ٨. م: واچپ،   | ٧. م: الرّابع.      |
| ١٢. م: _محتاجاً. | ۱۱. م: و ليس. | ١٠٠ ج ، س : لمهية.  |
|                  | ١٤. م: فيه.   | ۱۳. م: واچب الرجود. |

محالٌ.

فإن قلت: هذه الأقسام الأربعة كما يُفرض على هذا التقدير يُفرض أيضاً على التقدير الأوّل أعنى: ما إذا كان تعيّنه لذاته، فيلزم الن لا يوجد الواجب؛

فنقول: إذا كان تعيّنه لغيره كان هناك أمران: الوجود ٢ الواجب ، و التعيّن. لأنّ الوجود الواجب ليس لعلَّةٍ، و التعيّن لعلَّةٍ. فهما غيران، يفرض بينهما التلازم و التعارض بخلاف ما إذا كان تعيّنه لذاته، فلايلزم أن يكون هناك تعيّنٌ ٣ /BA9/مغائرٌ لذاته، فلايفرضان بينهما.

فإنْ قلت: لانسلَّم أنَّ واجب الوجود لوكان تعيَّنه لذاته انحصر عُ في ذلك المتعيَّن، وإنَّما يكون كذلك لوكان واجب الوجود ذاتاً واحدةً؛ و هو ممنوعٌ لجواز أن يكون عرضاً عاماً ار طبيعةً جنسيّةً فيكون تحته أنواعٌ وكلّ نوع يقتضي لذاته تعيّناً، فيلزم انحصار كلّ نوع في شخص، لا انحصار واجب الوجود في شخص.

أجيب عنه: بأنَّ واجب الوجود لمَّا كان عين الوجود فلو كان له أنواعٌ لكان له حقائِقٌ مختلفةً، فيكون الوجود مشتركاً اشتراكاً لفظياً، و هو باطلٌ.

و فيه ضعفٌ ٥ لأنّ واجب الوجود ليس عين الوجود المطلق، بل عين الوجود الخاصّ، و غاية ما في الباب أن يكون للوجودات "الخاصّة حقائِقٌ مختلفةٌ، فلا يلزم اشتراك مطلق الوجود لفظاً.

و الحقّ في الجراب ما ذكره الشيخ في الشفا: «إنّ واجب الوجود ليس إلّا مجرد وجود، ر لا اختلاف في مجرّد الوجود» [٣٦]. نعم الوجود المقارن للمهيّات يـختلف بـحسب اختلاف إضافته <sup>٧</sup> إليها، و أمّا محض الرجود فهو في نفسه لا اختلاف فيه حقيقةً.

# [٢/٤٥ ـ ١/٢٠٤] قوله: ثمّ أكّد بيان استحالته بمعنى آخر.

حمل الكلام هيهنا على دلالتين: على استحالة كون التعيّن عارضاً للوجود^الواجب، لكن «الفاء» في قوله: «فإن كان ذلك ر ما يتعيّن به مهيّة واحدة» ممّا يأباد[٣٧]. لأنّ أحد

١. س: ليلزم.

٤٠ لاتحصر.

٣. س ، ج: المعين. ۲. م: وجود.

٥. ج: و هو ضعيف.

٧. س: اختلافه اضافة.

٦. م: الموجودات.

٨ م: لرجود.

الدليلين لا يترتّب على الآخر. و قد مرّ أيضاً أنّ الدلالة الأولى ليست بجيّدةٍ ١، فالأولى أن يجعل الكلام هيهنا دليلاً واحداً كما قرّرناه. ٢

و تقريره على محاذاة الشرح "أن يقال: لو كان التعيّن عارضاً للوجود الواجب لكان عروضه لعلّة، فمعروضه الما أن يكون وجوداً عامّاً أو وجوداً خماصاً. لاسبيل إلى الأوّل، و إلّا لكان الوجود عامّاً متعيّنا، و هو محالً. فتعيّن أن يكون خاصاً. فاختصاصه المرافق يكون بذلك التعيّن، فيكون معلّة ذلك التعيّن علّة لخصوصية ذلك الوجود، فسيكون الواجب المتخصص معلولاً و إنّه محال؛ و إمّا أن يكون بتعيّنٍ آخر سابقٍ، فسيعود فسه الكلام ...

و قوله ١١: «من حيث هو طبيعة لا عامّة ١٢ و لا خاصّة »، إشارة إلى أنّ قوله: «ف إذن يكون عارضاً له من حيث هو طبيعة غير عامّةٍ» لا يريد به ١٣ ما يعتبر فيه عدم العموم، بل ما لا يعتبر فيه العموم، حتّى إذا عرض له التعيّن صار مخصوصاً.

و توله: «و نفظة <sup>۱۶</sup> ذلك إشارةً إلى ما يتعيّن ۱۰ به ۱<sup>۲</sup>» أي: إشارةً إلى قول الشيخ «سا يتعيّن به» في قوله: «و إنْ كان ما يتعيّن <sup>۱۷</sup>به عسارضاً». و بسالجملة إشسارةً إلى التسعيّن العارض.

و قوله المذكور قبله ۱۸ مجرور صفة لما يتعيّن به، و الضمير في «قبله» راجع إلى قوله: «فإنْ كان ذلك». و في قوله «علّة لخصوصية الوجود الواجب» إشارة إلى أنّ «ما» في قول الشيخ: «نخصوصية ما لذاته يجب وجوده» موصولة؛ و «لذاته» ١٩ يتعلّق بقوله: «يجب وجوده»، أي: بخصوصيته ٢٠ الّذي يجب وجوده لذاته، و هو ٢١ الوجود الواجب. ٢٢

|                              | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ••                   |
|------------------------------|-----------------------------------------|----------------------|
| ١. ج، ص: ـ و قد منّ بجيّدةٍ. | ۲، س؛ قورنا،                            | ۳. ص، س، بع: شرحه.   |
| £ ص: فمروضه.                 | ۵. ق: رجوده.                            | ٦. ق: وجوده.         |
| ۷. ص؛ و اختصاصه.             | ٨ ص: ليكرن،                             | ى ق: قىملولاً.       |
| ٩٠. م؛ الكلام فيه.           | ۱۱.: + و،                               | ۱۲. س: علته.         |
| ٦٣. قُ: - به.                | ١٤. ج، ق: لفظ.                          | ١٥. ج: تعيّن،        |
| .۱٦. ص: ـ په،                | ١٧. ج: ثميّن،                           | ۸۸. م: دقیله،        |
| ٩٠. م: للة.                  | ۲۰، ق، ص: بخصرصه،                       | ٢١. ج: - هو، + ماله. |
| ۲۲. س: . توله و لفظة الواجب  |                                         |                      |

[٣/٤٧ ـ ١/٢٠٦] قوله: و الفاضل النشارح.

قال الإمام في تقرير ما ذكره الشيخ: لو وجد واجبا الوجودكان كلَّ امنها مخالفاً للآخر في تعيّنه و مشاركاً له في وجوب وجوده، و ما به الاشتراك مغائر لما به الاختلاف، فكلُّ المنهما مركّبٌ من الوجوب و التعيّن، و عند ذلك يفرض الأقسام الأربعة الّتي في المقدمة الأولى:

احدها: أن يكون التعيّن للوجوب. فأينما حصل الوجوب حصل ذلك التعيّن، فيكون واجب الوجود واحداً لاكثيراً، و إليه أشار بقوله ": «واجب الوجود المتعيّن إن كان تعيّنه ذلك لأنه واجب الوجود فلا واجب وجود غيره».

القسم الثاني: أن يكون التعيّن عارضاً للوجوب، وكلّ عارضٍ مفارقٍ لا بدّله من علّةٍ، فيلزم افتقار كلّ من الواجبين في تعيّنه إلى علّةٍ منفصلةٍ ، و هذا يقتضي إمكانها، و إليه أشار بقوله: «و إنْ لم يكن تعيّنه لذلك بل لأمر آخر فهو معلولٌ ».

القسم الثالث<sup>9</sup>: أن يكون الوجوب لازماً للتعيّن، و هو باطلٌ لما تقرّر في المسقدّمة الثانية، فإنّ وجوب الوجود لوكان لازماً لمهيّة أخرى لكان معلولاً لتلك المهيّة، فيتقدّم تلك المهيّة بالوجود على الوجود و بالوجوب على الوجوب، و إليه أشار بقوله: «لأنّه إن كان واجب الوجود لازماً لتعيّنه كان الوجود لازماً لمهيّة غير، أو صفةً، /8B9/ و إنّه " محال».

القسم الرابع: أن يكون الوجوب عارضاً للتعيّن، فيلزم احتياج كلٍّ من الواجبين في وجوبه إلى سبب منفصل، وهو محال، و إليه أشار بقوله: «و لوكان عارضاً فهو ١١ أولى بأن يكون لعلّةٍ». وعند هذا الكلام تمّ فساد الأقسام، و به يتمّ الدلالة.

و أمّا قوله بعد ذلك: « و إن كان ما يتعيّن به عارضاً لذلك فهو لعلّةٍ ١٢٪ فهو زيادة ٢٣٪ لبيان

| ١. م: +واحد.                 | ۲. م، من: و کلّ،    | ۳. م: ـ بقرله،            |
|------------------------------|---------------------|---------------------------|
| ٤. م: فكلُّ.                 | ۵, ص: + ر.          | ٦. م،ق: فنفذم.            |
| ٧. ص: - فينفدّم تلك المهبّة. | 🔥 ق، ص، ج: بالوجود. | ٩. ج، ق، ص، س: . لانه إن. |
| ۱۰. م: ذلک.                  | ١١- ق: نهي،         | ۱۲. م، ق، ج: علد،         |
| ۱۲. س.: قعر.                 | •                   |                           |

بطلان القسم الثاني، فإنّ الذي جعلناه علّةً للتعيّن فإمّا أن يكون علّةً لتعيّنه الذي به صارت مهيّةً مشخّصةً، فعينئذٍ تكون تلك العلّة علّةً لخصوصية ما لذاته يجب لل وجوده، و إنّه " محالُ؛ و إمّا أن تكون علّةً لتعيّنٍ آخر بعد التعيّن السابق، فكلامنا في ذلك التعيّن السابق. و باقي الأقسام محالُ؛ هذا توجيه الإمام.

و نقل الشارح أنّه قال في آخر الدلالة؛ وعند هذا يتمّ فساد الأقسام الثلاثة الأخيرة "و به صحّ القسم الأوّل. و هو نقلٌ لا يساعد توجيهه عليه، لأنّه قرّر الأقسام "على تستدير الواجبين، فلا يكون القسم الأوّل صحيحاً، بل خلفاً.

اللّهم إلّا أن يقال: هذا نقل كلامه على تقدير إصلاحه. فإنّ في^ توجيه <sup>4</sup> ذلك نظراً ١٠ من وجهين:

أحدهما: أنّ تقدير الواجبين لا ينطبق على كلام الشيخ، فإنّه لم يفرض الكلام إلّا في الواجب ١١ الوجود الواحد.

و الآخر: أنّ المقدمة القائلة: كلّ واحدٍ من الواجبين مركّب ممّا به الاشتراك و ما به الاختلاف، مستدركة ١٠ لتمام الدلالة بدونها ١٠ فغيّر الشارح تقرير دلالته بأنْ حذف ١٠ هذه المقدّمة، و فرض الكلام في الواجب الواجد فقال: واجب الوجود المستعيّن ١٠ إنّا أن يكون تعيّنه لازماً لوجوب وجوده أو عارضاً، أو وجوبه لازماً أو عارضاً، و الأقسام الثلاثة الأخيرة باطلة، فصح القسم الأوّل. ثمّ أشار إلى أنّه مع هذا الإسلاح لا ينطبق على ١٦ المتن؛

أمّا أرّلاً: فلأنّ توجيهه إنّما يتمّ لوكان في المتن: «و إنْ كسان واجب الوجسود لازماً لتعيّنه»، وليس كذلك؛ بل ما في المتن: «لأنّه إن كان واجب الوجود» ... إلى آخره.

| ٨ ق: ـ تلك.         | ۲، ق، س: بحسب،    | ٣٠ ج، ص: هو.         |
|---------------------|-------------------|----------------------|
| ٤. ج، س: و كلامنا.  | ه. م: حيتم.       | ٦. م: الآخر.         |
| ٧. م، ق: + الأربعة. | ۸ <i>س: .</i> في، | ٩. ق: ترخِّهه،       |
| ۱۰. م: نظر.         | ۱۱. م: واجب.      | ۱۲. م: مستدرك.       |
| ۱۳. م: هپهنا،       | ١٤. ص: مبدق،      | ١٥٠. ق، ص: المعبِّن. |
| F1. 4: 44.          |                   |                      |

و أمّا ثانياً: فلأنّه لم ييق هناك قسمٌ يُحمل عليه. و باقي الأقسام محالً.

ثمّ اعترض بأنّ الوجوب و التعيّن وصفان سلبيان قلايلزم من اشتراكهما في الوجوب و اختلافهما في الوجوب و اختلافهما في التعيّن وقوع الكثرة في ذات كلّ واحدّمنهما. فإنّ كلّ بسيطين يشتركان في سلب ماعداهما عنهما مع عدم الكثرة.

ثمّ سأل نفسه قائلاً: هب ا أنّ الوجوب و التعيّن سلبيان ، لكن لابدّ أن تكون "بين الوجوب و التعيّن ملازمةً. فإمّا أن يكون الملزوم هو الوجوب أو التعيّن أوع يعود الإلزام. و أجاب: بأنّ الأمر السلبي عدمٌ صرفٌ و نفيٌ محضٌ، فكيف يعقل فيه ما ذكرتم؟!

و أنت خبيرً بأنّ السؤال الأوّل إنّما يرد على المقدّمة المستدركة، و في السؤال الثاني تغيير الدليل إلى الإصلاح [المذكور.

قال الشارح: الوجوب و إن كان أمراً اعتبارياً إلّا أنّ الكلام ليس فيه، بل في الوجود الواجب، و هو ليس بسلبي، و أمّا التعيّن فهو ثبوتيّ لأنّ الطبيعة إذا تكثّرت "في الخارج فلا يخلو إمّا أن يكون تكثّرها لذاتها و هو محالٌ، لأنّ مقتضى الطبيعة النوعية لا يختلف \_ ، أو لأمورٍ غيرها ينضاف إليها، فهي التعينّات فيكون لها وجودٌ في الخارج [٣٨].

و أيضاً إذا وجدت الطبيعة في الخارج فإمّا أن يكون الموجّود مجرّد الطبيعة، أو هي مع أمرٍ آخر. و الأوّل محالٌ، و إلّا لم يصحّ عليها التعدّد، لأنّها لو تعدّدت و هي هي^ تكون موجودة بعينها في موارد متعدّدة على أحوالٍ متضادّةٍ، و إنّه محالٌ بالضرورة.

## [٧٠٤٧. ٢/٤٩] قوله: لأنّ تعيّنات الأشخاص.

لاشكَ أنّ مفهوم التعيّن و هو ما <sup>٩</sup> يتميّز به الشيء ذهناً و خارجاً مشتركَّ بين التعيّنات اشتراكَ النوع بين أفراده، فتعيّنات الأشخاص من اشتراكَ العارض بين المعروضات لا اشتراكَ النوع بين أفراده، فتعيّنات الأشخاص من حيث تعلّقها بالمتعيّنات لا تشترك ١٠ في شيءٍ أي: في ذاتي، فإنّ كلّ تعيّنٍ فهو بـهويته

۱، م: الوجود. ٢. س: ج: ص: سلبي.

ر ما در الماري الما الماري المار

٧. ق: کثرت، ٨. ص:؞ هي،

٠١. م: يشترك. • ١٠. م: يشترك.

۲. م: یکون،

٦. ص: الإصلاح.

۱. ص. اړ صاد

٩. ج: ممثا.

مغائرٌ لتعيّنٍ آخر، فإنّها لو اشتركت الله يكن تعيّنات.

[٣/٥٠-١/٢٠٧] قوله: و لو كان التعيّن ٢ بالمفرض.

هذا كلامٌ على جواب الإمام عن السؤال الثاني.

و تقريره أن يقال: هبا أنّ التعيّن و الوجوب أمران عدميان، لكنّهما ليسا عدماً محضاً حتى لا يصح عليهما التعارض و التلازم. و فرق "بين العدميّ و العدم؛ و الأمور العدمية /٥٨٥/ يصح أن يكون فصولاً لا لأمور موجودة [ ٣٩]؛ كما يقال: الإنسان حيوان ناطق مائت، والمائت عدمي، فبالأولى جواز أن تكون عارضة له أو لازمة.

لا يقال: المراد بالعدم ألم المعض أنّه معدومٌ في الخارج، و المعدوم في الخارج لا يصحّ أن يكون عارضاً أو لازماً؛

لأنّا نقول: كلّ مهيّة يلزمها سلب أغيارها ، و يعرضها سلب بعض أحوالها المفارقة. و لا تنكّ أنّ ما ذكره الإمام مندفع بهذا القدر، لكن الحجّة لا تنمّ على هذا التقدير [ ٤٠]، لأنّ إلى العلّة؟!

#### [٧٠ ١/٢ - ٩٠٨] قوله: الواجب يساوي الممكنات.

هذا نقض أورده الإمام على الدليل حسب توجيهه. و هو أنه لو تم الدليل لزم أن لايكون الواجب موجوداً، لانه لو وجد الواجب لكان مشاركاً لسائر " الموجودات " في الوجود و" مخالفاً" في التعين، و ما به الاشتراك غير ما به الاستياز فيكون ذات الواجب مركباً ممّا به الاشتراك و ما به الامتياز، وحينئذ إن أن كان بينهما ملازمة فإن كان المازوم هو الوجود يكون ذلك التعين لازماً لكل وجود، فيلزم انحصار كل وجود في ذلك

| ٦. م: اشتراك.    | ٢. س: - التعيّن،             | ٦. م: ففرق.    |
|------------------|------------------------------|----------------|
| ٤. م: قصلاً،     | ە, م: قالمانت.               | ٦. م: من العدم |
| ۷. م: اعتبارها.  | ٨٠ ص: أنَّها.                | ۹. م: ان.      |
| ١٠. ق بج: كسائر. | ١١. ق: الوجودات، ص: الموجود، | ۱۲. م: د.      |
| ۱۲. ج: + له.     | ١٤. ص: په.                   |                |

التعيّن؛ هذا خلفٌ و سفسطةًا و أمّا بالعكس فيكون الوجود لازماً و معلولاً و يعود المحال؛ و إنّ الم يكن بينهما ملازمة عادت المحالات.

و أجاب الشارح: بأنا لا نسلم لزوم التركيب ممّا به الاشتراك و ما به الامتياز، فسإنّ امتياز وجود السارح: بأنا لا نسلم لزوم التركيب ممّا به الاشتراك و ما به الامتياز متركّبه إلّا امتياز وجود الواجب عن سائر الوجودات بعدم عروض المهيّة الذي لا يستلزم تركّبه إلّا في العبارة، فإنّه أمرٌ واحد الذات يعبّر عنه بلفظ مركّبٍ، و هو الوجود الغير العارض للمهيّة. و كأنّه منع لزوم التركيب و أسنده إلى أنّه إنّما يلزم لوكان ما به الاشتراك و ما به الامتياز ذاتياً.

ثمّ كأنّ أسائلاً قال: لا بدّ أن يكون ما به الامتياز ذاتياً له، فإنّه لوكان عارضاً <sup>ه</sup> لزم أن يكون الواجب معروضاً للعوارض؛ و هو محالٌ على مذهبكم.

فأجاب " بمنع ذلك. و إنّما يكون كذلك لو لم يكن أمراً "عدمياً، و هو التجرّد.

وهذا الجواب لا يدفع النقض، لورود هذا المنع على أصل الدليل، و لأنّ الإلزام بأنّ ما به الامتياز هو التعيّن الذي هو ثبوتي لا التجرّد، و إنّما أورده تنبيها على فساد تسوجيه الدليل، ثمّ حسقّق الجسواب بأنّ تسعين الوجسود ألواجب ليس بسمغائرٍ له حستّى يسسحّ الدليل، ثمّ حاتقى الجسواب بأنّ تسعين الوجسود ألواجب ليس بسمغائرٍ له حستّى يسسحّ التعارض أو التلازم بينهما؛ بل هو نفسه.

و في قوله: «على أنّ الوجود ليس طبيعة نوعية» إشارةً إلى أنّه الجواب المحقّق بقوله: «على»، و إلى جواب سؤال مقدرٍ بقوله: «ليس طبيعة نوعية». و هو أن يقال: تعيّن الوجود الواجب زائدٌ على مهيّته، لأنّ مهيّة الواجب هو الوجود. فالحاصل في الخارج من مهيّة الواجب إمّا مجرّد الوجود، أو هو المعمّن مع شيء آخر. لا سبيل إلى الأوّل، و إلّا لزم أن يكون مساوياً للممكنات من غير امتيازٍ عنها الله فتعيّن أن يكون معه أمرٌ آخر؛ و هو التعيّن.

ر الجواب: إنّ حقيقة الواجب مجرّد الوجود القائم بذاته، وليس نفس الوجود المطلق،

| ٨. ج: نَإِذْ,             | ۲، ص، ج: الموجود. | ۲. ص: أسند،   |
|---------------------------|-------------------|---------------|
| ع. صياس ٻج آف: إنَّ،      | ى. م.ق: + ئە.     | ٦. م: و أجاب. |
| ٧. ق: ـ أمراً،            | ٨ ص: لا يندنع.    | ٩. م: وجود.   |
| ۱۰. م: التعارض و التلازم. | ۱۱. م: وجود.      | ١٨٠ م: ٠ هو.  |
| ۱۳. م: بينهما.            |                   |               |

فإنّ الوجود المطلق ليس طبيعة نوعية بل عارضاً للـوجود الخاص الواجب، فـيكون مغايراً الد في المفهوم، إلّا أنّه صادق عليه. و هذا كالبُعد، فإنّه ٢ على قسمين: بُعدُ قائم بذاته ؛ و بُعدٌ قائمٌ بالغير ـ و هو البُعد الجسماني ـ ، و إطلاق البُعد عليهما بالتشكيك.

فإن قلت: هبا أنّ الوجود ليس طبيعةً نوعيةً، لكن الوجود الواجب طبيعةً نـوعيةً ينحصر في واحدٍ، فيعود الكلام في تلك الطبيعة الكلّية.

فنقول: قد سبق أنَّ الواجب ليس له مهيّة كليةً، بل هو الجزئي الحقيقي، و هو الوجود المحض القيّرم "بذاته.

# [۲۰۱/۱-۱/۲۰۸] قوله: فائدةً.

اعلما أنّ الطبيعة النوعية لا يخلو إمّا أن يكون تعيّنها لازماً لمهيّنها، أو لايكون. فإنْ كان لازماً يكون نوعها منحصراً في شخص، و إنْ لم يكن لازماً أمكن أن يتعدّد؛ فتعدّد أشخاصها إمّا أن يكون لذاتها و هو محال، لأنّ مقتضي الطبيعة لا يختلف، أو لعلل مغائرة لها، فلابدٌ من شيءٍ يقبل تأثير العلل و هو المادّة ، سواة كان هيولي كسما في الصورة الجسمية، أو موضوعاً كما في السواد المتعدّد، أو مطلقاً عكما في النفوس بحسب تعدد الأبدان.

و قوله: «أو بسببها»، أي: عوارض المادّة كما في النطفة، فإنّ عوارضها الدموية تُهَيِّوُهَا ٥ لقبول الصورة العلقية ٦ ثمّ عوارضها تُعِدُّها للصورة اللحمية إلى غير ذلك.

وهيهنا نظرً؛ لأنّا لا نسلّم أنّه لابدٌ من موجودٍ قابلٍ لتأثير العلل، و إنّما يكون كذلك الو كان التأثير وجودياً و هو ممنوعٌ [ ٤١]. سلّمناه، لكن لا نسلّم أنّ القابل هو المادّة، فسإنّ أشخاص العلوم يتعدّد بحسب تعدّد الذوات القابلة، و هي ليست مادّيةً بل مجرّدات.

و سمعت /8B10/الفضلاء حملة هذا الكتاب^أنّ المراد بالمادّة هيهنا القــابل لتأثــير العلل، سواءً كان مجرّداً أو غيره ٩. و على ١٠ هذا يجوز أن يتعدّد المفارقات أشخاصاً و

٣. ق، س: النيَّرم.

٦. م: المثلية.

٩. م: غير مجرّد.

۲. س، ص: إلّه.

٥. م: يتهيُّرْها.

٨ ق: ١ الكتاب،

۱. ص: مغایرة،

ع، سروح: متعلَّقاً،

٧. ق، ص، ج : دكذلك.

يقال: أنَّها مادّية مع قطعهم بأنَّها أنواعٌ منحصرةٌ في أشخاصٍ، و بأنَّها مجرّدةٌ ١١ عن المادّة.

[٨٠١/٢-٨] قوله: و إذا حصلت هذه القائدة ممَّا ذكره بالعرض.

لعلّ قائلاً يقول: هذه الفائدة لا تعلّق لها بما قبلها و هو برهان التوحيد و بما بعدها و هو نتيجة البرهان، فلِمَ ذكرها و هي أجنبيةً هيهنا؟ا

أجاب الشارح: بأنّه قد ذكر في الفصل المتقدّم أنّ تعيّن الواجب إنْ كان لذاته انحصر الواجب في شخص واحدٍ، و إلّا كان ١١ الواجب في تعيّنه معلولاً للغير. فقد تبيّن من هذا أنّ الطبيعة النوعية إنْ كان التعيّن لازماً لها ينحصر نوعها في شخصها، و إنْ كان غير لازم كان معلولاً لعللٍ غير الذّات، فلابدّ لها من قابلٍ للتأثير. فلمّا كانت هذه الفائدة معلومةً ممّا تقدّم من البرهان نبّه عليها ١٣ هيهنا تنبيهاً على أنّها أن فائدة جليلةً، و إنْ حصلت بالعرض.

قال الإمام: إنّما أورد هذه الفائدة لآنها حجّة خاصّة في أنّ الواجب لا يجوز أن يكون نوعاً لأشخاص، فإنّ أشخاص النوع إنّما يتعدّد إذا كان النوع مادّياً، و الواجب يستحيل أن يكون مادّياً. و أمّا الحجّة المتقدّمة فعامّة في أنّه يستحيل أن يكون جنساً لأنسواع أو نوعاً لأشخاص، فإنّها ينفي أن يوجد ١٥ من الواجب شخصان سوامٌ كانا من نوع أو ١٦ جنس، لاشتراكهما في الوجوب و افتراقهما في التعيّن؛ فيفرض بينهما الأقسام الأربعة المحالة.

ر أمّا نقله أنّ الحجّة المذكوره هي: أنّ التعيّن إذا كان عارضاً... إلى آخره فهو نقلٌ غير مطابق [ ٢٤ ]. على أنّ هذا القسم غير كافي في الاحتجاج؛ و هو ظاهرٌ.

[٩٠٢/١-٣/٥٣] قوك: وأمّا الّذي يقبل التكثّر لذاته أعني: المادّة فلايحتاج في أن يتكثّر إلى قابلٍ آخر.

اعلما أنَّه قد تكرّر في هذا الكتاب أنّ تكثّر المادّة واختلافها لذاتها؛ وليس كذلك! فإنّ

١٢. ج: لكان.

۱۵. م، ق: يكون.

۱۱.ق: مجرّد.

١٤٤ م، ق: الله.

١٠. ق، ص: على،

١٣. ق: عليه.

١٦٠ ج، س: + من.

الصورة لمّا كانت علّةً لوجود المادّة [ ٤٣ ]كان عوارضها الموقوفة اعلى وجودها بحسب الصورة قطعاً على ما أشرنا إليه في بحث إثبات الهيولي.

فالحقّ في الجواب: أنّ تكثّر المادّة بحسب تكثّر الصورة، و تكثّرها ليس لتكثّر المادّة. بل للمادّة ٢ نفسها، فلا دور.

فإنْ قلت: نحن نعلم بالضرورة أنّه لو لا تغاير المحلّين لم يتغاير" الحالاّن، كما أنّه لولا تغاير الحالين لم يتغاير المحلّان، فالدور لازمٌ.

فنقول: هذا لا يستلزم توقّف كلّ من المتغايرين على الآخر، بل التلازم بينهما كما في المتضايفين<sup>1</sup>.

[۱۹۰۹/۱-۱۶۰۳] قوله: و<sup>٥</sup> أفاد بقوله: «بحسب تعيّن ذاته» أنّ التعيّن ليس زائداً على ذاته <sup>٧</sup>. لأنّ معناه أنّ الواجب واحدٌ بالشخص فلا يكون تعيّنه زائداً، إذ التعيّن إنّما يزيد على الذات إذا تكثّرت.

و فيه نظرُ؛ لجواز أن يزيد التعين و لا يكون الذات مقولةً على كثرةٍ، كما إذا كانت علَّةً للتعيّن، أو لم يكن ينحصر في شخصٍ إمّا لأنّ المبدأ كافٍ في فيضانه كما في العقول، أو لوحدة القابل كما في الافلاك.

قيل أن الذات إذا لم تكن مقولة على كثرة لم يشاركها غيرها في المهيّة فمهيّتها مخالفة بالحقيقة ' لسائر المهيّات، فتكون ' مهيّة متعيّنة ممتازة بنفسها لا يحتاج إلى شيء يميّزها، فتعيّنها هو ذاتها المخالفة بالحقيقة لسائر المهيّات، كما أنّ التعيّنات موجودة في الخارج و لا يتعيّن إلّا بذاتها. وهذا الكلام إنّما يتمّ لوكان سبب التعيّن ' قطع المشاركة؛ وهو ممنوعٌ [ 22].

| ١. س: المرقوعة. 🧠     | ٢. ق: للمادّة.  | ٣. ص: علَّة تغاير. |
|-----------------------|-----------------|--------------------|
| غ. س: المضاينين،      | ۵. ص: ـ و.      | ٦. ق: إذ           |
| ۷. ج، س، ص: على ذاته، | ٨. ص: الآ أنَّ. | ۹. م، ص، ق: ليل.   |
| ١٠. م: في الحقيقة.    | ۱۱. م: فیکون،   | ١٢. ص: - التعين،   |

 $[704]^{1/4}$  قوله: لوجب بها و لكان الواحد منها أو كلّ واحدٍ منها قبل واجب الوجود و مقوّماً له.

و فيه نظرٌ لأنّ المراد بالقبلية إمّا الزمانية [ 23 ] فلا نسلّم الملازمة، فإنّ من الجائز أن يلتئم الواجب عن أمورٍ لم يتقدّم عليها بالزمان ... و إمّا الذاتية م، فيكون كلّ واحدٍ من الأجزاء متقدّماً عليه، فلايكون للواحد في قوله: «و كان الواحد منها» فائدة و الشارح حملها على التقدّم الزماني، حيث قال: «و التركيب قد يكون عن أجزاء يتقدّم المركّب»، أي لا شكّ أنّ أجزاء المركّب يتقدّم عليه بالذات؛ و إمّا بالتقدّم الزماني، فيمكن أن تقدّم كلّ واحدٍ من الأجزاء على المركّب كما في المركّب من العناصر، أو بعضها كما في السرير. فإنْ قيل: يستحيل أن يتقدّم كلّ واحدٍ من الأجزاء بالزمان على المركّب، ضرورة أنّ فإنْ قيل: يستحيل أن يتقدّم كلّ واحدٍ من الأجزاء بالزمان على المركّب، ضرورة أنّ الجزء الأخير معه بالزمان؛ و أيضاً المثال غير مستقيمٍ، فإنّ المركّب من العناصر لابد أن يكون له صورة نوعية أو مزاجٌ، و هما معه بالزمان؛

أجيب: بأنّه فرض المركّب من العناصر دفعةً ^ كتركيب ٩ شيءٍ مع /8A11/ شيءٍ، فزال السؤالان، لكن منع الملازمة باق.

ر الحقّ في الجراب: أنّ المراد القبلية الذاتية.

و أمّا ترديد الشيخ فلاختلافهم ١٠ في أنّ الجزء الأخير ١١ مع المركّب بالذات أو قبله بالذّات.

و لمّا لم يكن هيهنا١٦ موضع تحقيقه تردّد فيه١٣.

[٢٠٥١ ـ ١/٢٠٩] و الانقسام قد يكون بحسب الكمّية.

قسّم الانقسام إلى ثلاثة أقسام. و في بيان الحصر وجوهٌ، فإنّ الانقسام إمّا إلى أجزاءٍ

| ۱. ص: س: کان.               | ۲. ج، ق، ص: دمنها. | ٣. ق، ج: - ر.   |
|-----------------------------|--------------------|-----------------|
| .٤. ص: كم يتقدّم.           | ٥. ص: للزمانية.    | ۱، ص: الواحد.   |
| ٧. س: إذ.                   | ٨. ص: ـ دِنْعةُ.   | ٩. ق، ج: ترکیب. |
| ١٠. ص: فاخلاقهم.            | ١١. ق: الأُخر.     | ٦٢. ق: منا.     |
| ۱۳. م: . قرله لوجب بها فيه. |                    |                 |

عقليةٍ و هو الانقسام بحسب المهيّة، كانقسام النوع إلى الجنس و الفصل، أو خارجيةٍ؛ و لا يخلو إمّا أن يكون متشابهة و هو الانقسام بحسب الكمّية، أو غير متشابهةٍ ـو هو الانقسام في المعنى، كما في الجسم إلى الهيولي و الصورة.

أو نقول: الانقسام إمّا بحسب العقل أو بحسب الخارج؛ و لا يخلو إمّا أن يكون بالقوّة و هو الانقسام في الكمّ؛ أو بالفعل، وهو الانقسام بحسب المعنى، أي: بحسب الحقيقة إلى حقائق مختلفةٍ، فإنّ حقيقة الجسم ينقسم إلى الهيولى و هي معنى، و" الصورة و هي معنىً.

فإنْ قلت: يرد على الوجه الأوّل أنّ الانتسام الكمّي ليس إلى الأجزاء، لأنّه إذا طرأ الانتسام انعدم الكمّ و حصل كمّيات أخرى ليست أجزاءً للكمّ الأوّل. و على الوجه الثاني الانتسام في الكمّ المنفصل، فإنّه انقسام بالفعل و ليس بالمعنى أ، بل بحسب الكمّ.

فنقول: أقسام الكمّ و إن لم يكن أجزاء له في الحقيقة إلّا أنّه يُطلق عليها الأجزاء تسامحاً حتّى يقال: إنّها أجزاءٌ يحصل بعد حصول الكلّ. فالمراد بالأجزاء التي هي مورد القسمة ما يقال لها أجزاء أم سواءٌ كان بالحقيقة أو لا، و على هذا قوله: «كما للمتصل إلى الأجزاء المتشابهة». و لا نسلّم أنّ انقسام الكمّ المتّصل ليس في المعنى، فإنّ انقسامه ليس إلى الكمّيات، بل إلى الوحدات و هي معان.

و الأوضح في القسمة أن يقال: الانقسام إمّا إلى أمورٍ عقليةٍ كالمركّب من الجنس و الفصل، أو إلى أمورٍ خارجية. فإمّا أن يكون متشابهة كما في الكمّ المتصل و المنفصل، فإنّ العشرة لا يتركّب من الستّة و الاربعة، بل من الوحدات و هي متشابهة، أو غير متشابهة و هو الانقسام بحسب المعنى [٤٦].

[٩ - ١/٢ ـ ٥٥/٣] قوله: و كلّ واحدٍ ^ من التركيب و الانقسام يقتضي أن يكون ذات الشيء المركّب أو المنقسم إنّما يجب بما هو جزء له ٩ .

٧. ص: المتشابهة.

٦. س: ج:المنفصل.

٦. ص: ٠٠.

١. ص: ـ المهيَّة كانفسام .. بحسب، ٢. ج: ـ بحسب.

د. م:+ بالحقيقة.

٤. ج: في المعنى.

٩. ج: \_ يقتضي ... جزء له.

۸ م: ـواحد.

## هيهنا أنظارُ:

أحدها: إنّ هذا إنّما يتمّ لوكان منقسماً بالفعل، أمّا إذاكان منقسماً بالقوّة كما ' في الكمّ فلا يكون واجباً بالجزء، لأنّ الجزء ليس بموجودٍ معه.

و قوله: «فإنّ الجزء ليس بالكلّ» ينتقض " بالأجزاء العقلية"، فإنّ الجنس و الفصل هو النوع في الخارج.

و كذلك لا نسلم أنّ الواجب لوكان ملتئماً من أجزاء كانت مقدّمة عليه، و إنّما يكون كذلك لو لم يكن الأجزاء عقلية، فإنّ الأجزاء العقلية متّحدة الوجود مع الشيء. وكذلك توله: «ولا في الكمّ إلى أجزاء متشابهة»، لأنّه لا يلزم من امتناع تركّب واجب الوجود كونه لا ينقسم في الكمّ، إذ لا تركيب فيه.

و يمكن دفع هذه الأسئِلة؛ بان المدعى ليس إلا نفي التركيب [20] من الأجهزاء الخارجية و نفي الانقسام في المعنى و الكم على ما صرّح به الشيخ في قوله: «فواجب الوجود لا ينقسم في المعنى و لا في الكمّ»؛ و أمّا نفي انقسامه مسحسب المهيّة إلى الجنس و القصل فيجيء في فصل آخر.

و المراد بالكمّ المنقصل المنقسم ' بالقعل، فيكون واجباً بالجزء، و يسلزم مسن نسفي التركيب عدم الانقسام في الكمّ. و لو أريد بدا الكمّ المتصل فله وجه، لأنّه لو انقسم فيه يلزم ۱۲ أن يكون مركّباً من الهيولي و الصورة.

و أمّا قوله: «أو كان واجب الوجود ذا مهيّةٍ أخرى غير الوجود» ... إلى قوله: «كان ١٢ الواحد من أجزائه، يعني ١٤: المهيّة» فهو إعادة أيشارةٍ إلى فائدة الترديد في قوله: «و لكان الواحد منها أو كلّ واحدٍ منها»؛ و هو أيضاً غير مستقيمٍ، إذ على تقدير تركّبه من المهيّة و الوجود يكون كلّ واحدٍ منهما متقدّماً عليه، لا المهيّة فقط.

۱. ج، ق، ص: حکما.

٤. ج: . عقليه ناذ الأجزاء.

ب. γ. ق: + نی.

۱۱۰ ص: منفسم.

۱۳. م: لكان.

٢. م: فينتقض. ق: منتقض. ٢. ج: الفعليه.

ه. م: لأنَّد هي.

٨ ص: انتسام، م: معنى الانتسام. ٩. م: في.

١١. ق: - به. الله على الله على الله بالزم،

. - - <del>-</del> ۱٤. م: أعني. و قال الإمام في بيان ذلك: إنّ من المركّبات ما يتقدّم عليه كلّ واحدٍ من أجزائه، و هو ظاهرٌ؛ و منها ما يتقدّم عليه بعض أجزائه دون البعض، كالجسم، فإنّه مركّبٌ من الهيولى و الصورة و الصورة متقدّمة أعلى الجسم و الهيولى مع الجسم، لأنّها إذا حصلت بالفعل فهي الجسم.

قال الشارح: الهيولي في الكائنات الفاسدات متقدّمةً بالزمان، فإنّ هيولي الساء إذا صارت هواءً تكون متقدّمةً على الهواء قطعاً بالزمان، فضلاً عن الذات.

و هذا؟ ليس بشيءٍ فإنّ التمثيل لا يجب أن يكون بجميع؟ الأفراد. [ ٤٨ ] فلعلّ المراد بالهيولي هيولي الأفلاك.

نعم يرد عليه أنّه إنْ أراد التقدّم الزماني فالصورة لا يتقدّم عملي " الجسم بالزمان /8B11 او التقدّم الذاتي، فالهيولي أيضاً، متقدّمة على الجسم، لامعه.

وأمّا قوله: «فحمل ذلك الجزء على ما هوكالصورة أولى»، فقدقال فيه بعض الأساتذة .. رحمه الله الله الم يقل: «على ما هو الصورة» حتّى يشمل الصورة و غيرها، كما في السرير.

و فيه نظرٌ؛ لأنَّ التقدُّم بالذات لازمٌ [ ٤٩ ].

و قال بعضهم: الأولى ^ أن لا يذكر في المثال الهيولى و لا ٩ الصورة، لا تهما متقدّمان على الجسم ١٠؛ بل يذكر في المثال «ما هو كالصورة». فإنّ الهيئة اللاحقة للسرير مع السرير، و ليست ١١ صورة، بل كالصورة.

و فيد أيضاً نظرٌ؛ لأنّ الهيئة السريرية إنّ لم تكن ١٢ جزءٌ من السرير فقد خرجت عن التمثيل، و إنْ كانت جزءًا كانت متقدّمةً عليه بالذات[٥٠].

| ۲. م: لجميع.        | ۲. ج: + هو،           | ١. ص: المنفذَّمة. |
|---------------------|-----------------------|-------------------|
| ٦. ق، ص، س، ج؛ على. | ە. ق، ص: إذ.          | ع.م:وأسأَل.       |
| بها عندالا          | 🗚 م، س، ص، ج: المراد. | ۷. م: رحمهم.      |
| ۱۲. م: قم یکن،      | ۱۹. م، ص، ق، س: ليس.  | ١٠. ق: الجزء.     |

[ • ١ / ١ / ١ - ٣/٥٦] قوله: إنْ قيل لعلَ المهيّة أ.

هذا سؤالٌ على ٢ البرهان المذكور. و تقريره أن يقال:

هب! أنَّ المهيَّة المركبَّة ممكنةً ٣، لكن لا نسلَّم أنَّ هذا الإمكان ينافي وجويها، و إنَّما يكون كذلك إن ً لم تكن أجزائها واجبةً، لابدً لها من بيانٍ.

و فيه نظر؛ لأنَّ الإمكان بالذات ينافي الوجوب بالذات قطعاً.

و يمكن أن يقال في توجيهه: لا نسلّم أنّ المهيّة المركّبة لاحتياجها إلى أجزائها ممكنةً، و إنّما يكون كذلك لو لم تكن أجزائها واجبةً، فإنّها إذا كانت أجزائها واجبةً و كان وجودها لا يتوقّف إلّا على أجزائها فهي بالنظر إلى ذاتها تستحقّ الوجود، فهي واجبة الوجود.

و الحاصل إنّا لا نسلّم أنّ كلّ محتاج إلى الغير ممكنّ [ ١ ه ]، و إنّما يكون كذلك لو كان ذلك الغير شيئاً <sup>ه</sup> خارجياً <sup>7</sup>، أمّا إذا كان من أجزائه فلا.

أجاب: بأنّ أجزائه إنّ كانت ممكنةً يلزم الخلف، و إلّا فإنّ كان كلَّ منها واجباً يـــلزم تعدّد الواجب، أو بعضها فهو الواجب و الباقي معلولٌ.

و اعلما أنّ هذا التوجيد و إنْ كان منتظماً إلّا أنّه لا ينطبق على كلام الإمام حيث قال: «و إنْ كانت ممكنةً للافتقار "إلى أجزائها»، فهو اعترافٌ بالإمكان، فكيف يمنعه؟!

[ • ١ / / / ـ / ٣/٥٧] قوله <sup>٨</sup>: كلّ ما لا يدخل الوجود في مفهوم ذاته على ما اعتبرنا قبلُ فالوجود غير مقوّمٍ له في مهيّته.

قال الإمام: لا فرق بين قولنا: «الوجود غير داخلٍ في ذاته»، و بين قولنا: «غير مقومً للمهيّنة». و حيننذ لم يبق بين الموضوع و المحمول فرق، و يصير المعنى: كلّ ما لا يكون الوجود جزءًا من ذاته لم يكن الوجود جزءًا من ذاته.

فقال الشارح: المراد بقوله: «ما لا يدخل الوجود في مفهوم ذاته»: ما لا يكون الوجود ذاتياً له أعمُّ من أن يكون نفس المهيَّة أو جزءًا منها، و إليه أشار بقوله: «على ما اعتبرنا

| ١. م: + المركبّة. | ۲. م: هن.       | ۳. ص: دممکنة. |
|-------------------|-----------------|---------------|
| ٤. م: . إنْ.      | ه. ق: سبباً.    | ۲. ج: + و.    |
| ٧. ص: + ر،        | البصرية م؛ + و. |               |

قبل » أي: في المنطق.

و معنى قوله: «غير مقوّم لمهيّته»: أنّه لا يتوقّف عليه مهيّته، بل يكون عارضاً له أ. فعاصل القضيّة إنّ ما لا يكون الوجود ذاتياً له يكون الوجود عارضاً له، و كملّ ما يكون الوجود عارضاً له يكون الوجود ذاتياً له يكون الوجود المعنى وجوده عن غيره، ينتج: أنّ كلّ ما لا يكون الوجود ذاتياً له يكون وجوده عن يكون وجوده من ألنقيض إلى أنّ كلّ ما لا يكون وجوده عن غيره يكون الوجود ذاتياً له؛ ننضمّه ألى قولنا: «واجب الوجود لا يكون وجوده عن غيره» غيره يكون الوجود داتياً له؛ فأن المجود جزءًا له، أو انفس المهيتة. لا سبيل إلى الأول لما تقدّم من نفي التركيب، فتعيّن أن يكون الوجود نفس مهيته، وهو قولهم: الوجود هو الوجود البحت.

و أمّا قوله: «إلّا <sup>4</sup> الوجود المشترك الّذي لا يوجد إلّا في العقل»، فهو جوابُ لما يقال: دلّ كلام الشيخ على أنّ الوجود داخلٌ في مفهوم ذات ' واجب الوجود، و هو منافٍ لما ذهبتم إليه من ' ا أنّه خارجٌ عن مهيّته لازمٌ لها.

و جوابه: إنّ الخارج اللازم للوجودات الخاصّة مطلق الوجود المشترك، و أمّا الداخل فهو الوجود الخاص، فلا منافاة.

و<sup>۱۲</sup> أقول: لم يطلق الشيخ<sup>۱۲</sup> في هذه المواضع إلّا لفظ الرجود مطلقاً <sup>۱۵</sup>، و هو لا يدلّ على خصوصية أصلاً [۵۲].

على أنّا لا نشك في أنّ معنى الوجود ١٥ هو الكون و التحقّق ١٦. فالوجود الخاص إمّا أن يشتمل ١٦ على معنى الكون و الثبوت، أو لا. فإنّ لم يشتمل ١٨ فليس بوجود قطعا. إذ لا معنى للوجود الخاص بالشيء إلّا كونه و تحقّقه؛ و إنْ اشتمل على معنى الكون كمان الوجود المطلق ذاتياً له؛ و أيضاً: لو كان الوجود المطلق عارضاً للوجودات الخاصّة، و من

| ٣. ج، ص: عن،             | ٢. ق: ١٠ الوجود عارضاً وجوده. | ٨.ڄ: ـ له.      |
|--------------------------|-------------------------------|-----------------|
| ٦. م، ق: ينضته.          | ٥. س، ص: أذّ.                 | ئ. ص: ـ يعكس،   |
| ٩. م: أنتا.              | الد ق∶عين,                    | ٧. ن: ر.        |
| ۱۲. م، س: ـ أقول.        | ۱ ۱. ج: ۵ من.                 | ۱۰. چ: ۱ ذات.   |
| ١٥. ص: + و.              | ١٤. م: مطلقاً.                | ١٢. م: والمشيخ. |
| ١٨. ج: + على معنى الكون. | ١٧. ق: يشتمله،                | ١٦. م: النحقيق. |

الضروري المنائرة بين معنى العارض او المعروض، فيكون إطلاق الوجود على العارض و المعروض بالاشتراك اللفظي .

فإنْ قلت: لوكان الوجود المطلق ذاتياً للواجب ، فهو إمّا أن يكون جزء الواجب أو نفسه. و أيّاًما كان يلزم أن تكون له عمينةً كلّيةً، و إنّه محالٌ لما سبق.

فنقول: الوجود ليس بكلّي ر إنْ كان مطلقاً.

فتأمّل في هذا المقام! فإنّهُ لا يعرفه إلّا الراسخون في العلم.

[١/٢١-٩٥/٣] قوله: كلُّ متعلِّق الوجود بالجسم المحسوس.

يريد أن يبيّن أنّ واجب الوجود ليس بجسم و لا جسماني.

أمّا أنّه ليس بجسماني <sup>7</sup>، فلأنّ واجب الوجود بذاته لا يجُب بغيره، وكلّ جسـماني بب بغيره.

أمَّا أنَّه ليس بجسم، فلوجهين.

أحدهما: إنّ واجب الوجود لا ينقسم في المعنى و لا في الكمّ؛ و كلّ جسمٍ ينقسم في المعنى و في الكمّ.

و الثاني: إنّ راجب الوجود ليس له مشاكلٌ من نوعه، وكلّ جسم فله مشاكلُ من نوعه. وكلّ جسم فله مشاكلُ من نوعه. ١٤٨٥/هذا هو البيان الواضح. و الشارح غيّر ترتيب المقدّمات و زاد فيها ٩ ملاحظةً للمتن.

و تقريره إنَّ واجب الوجود ليس بممكن معلولٍ، وكلَّ جسمٍ و جسماني فهو ١٠ ممكنُّ معلولُ. أمَّا أنَّ كلَّ جسماني فهو ممكنُّ، فلأنَّه يجب بالغير لا بذاته.

قال الإمام: قوله: «كلّ متعلّق الوجود بالجسم المحسوس يجب به» يقتضي أن يكون الأعراض واجبةً بالجسم الّذي هو محلّها، و هذا خطأً، لأنّ الأعراض و إنْ كانت محتاجةً

٤. م: \_له.

<sup>؟.</sup> ف: + معنى. ٢. ج، ص: ر أيضاً لو ... اللفظي. ٢. م: ـ للواجب: + للوجود الخاص،

٥. ص: و إله. ٢. ص: - أنا الله ليس بجسماني.

٧. م: متشاكل. ٨. م: منشاكل.

<sup>۾</sup> ص، س: منها.

۱۰. م: و کل جسمانی و کل جسم فهو.

إلى الجسم لكنّها لا تجب به، بل بسائر الأسباب؛ و لو كانت واجبةً به الاستحال تـغيّر الأعراض مع بقاء الجسم.

أجاب الشارح: بأنّ ما يتعلّق وجوده بالجسم إمّا أن يتعلّق به فقط، فيجب به قطعاً؛ أو به و بغيره، و إذا وجب به و بغيره يصدق أن يقال: إنّه يجب به ٢، فلااستدراك.

و أمَّا إنَّ كلَّ جسمٍ فهو ممكنُّ، فلوجهين:

الأوّل: إنّ كلّ جسم ينقسم في الكمّ و في المعنى"، و واجب الوجود غيير منقسمٍ عُ فيهما، فلا شيء من الجسم بواجب الوجود، بل ممكن الوجود.

و يمكن أن يقال: وكلّ منقسمٍ في الكمّ و المعنى مركّبٌ وكلّ مركّبٍ ممكنٌ، فكلّ <sup>٥</sup> جسمٍ ممكنُ.

الناني: إن كلّ جسم يوجد جسماً آخر من نوعه باعتبار مهيّته، إن كان له نوع متعدّد الأشخاص؛ أو باعتبار الجسمية إن لم يكن له النوع ، لما سبق أن الجسمية طبيعة وعية [٥٣].

و محصّله إنّ كلّ جسم يوجد شيء آخر من نوعه، وكلّ ما يوجد شيء آخر من نوعه فهو معلولٌ لما ثبت أنّ الطبيعة المتعدّدة في الخارج يكون معلولةً، لأنّ تعدّدها لايكون لذاتها، بل لغيرها لا، فكلّ جسم معلولٌ.

و قوله: «معنى لفظة إلّا ناقض لمعنى النقي»، معناه إنّ الاستئناء مفرَّغ من غير نوعه [ 26]، و فيه معنى النفي؛ فيكون تقدير ألكلام إنّ كلّ جسم فتجد جسماً آخر من نوعه أو ممّا ليس من نوعه إلّا باعتبار جسميته أفإنه من نوعه بهذا الاعتبار، ولمّا استئتج الشيخ من المقدّمات الّتي ذكرها ان كلّ جسم محسوسٌ وكلّ متعلّق به معلولٌ علم أنّ كبرى القياس الأوّل هذه القضيّة، فلهذا زيد في المقدّمات، و إلّاكان " ما ذكرناه كافياً"!

| ٠٠.٦٪ في المعنى و في الكم. | که م: دید. | ۱. م: ـه. |
|----------------------------|------------|-----------|
|                            | 7.a        |           |

٧. م: لغيره. ٨ ق: - تقدير، ٩. م: الجسمية. ١٠. م: لكان. ١٦. ق: كليًا،

[٢/٦١\_١/٢١١] قوله: يريد نفي التركيب بحسب المهيّة.

تقرير الدليل أنّ الواجب مهيّته الوجود، وكلّ شيء سواه ليس مهيّته الوجود، فإنّ كلّ شيء سواه ليس مهيّته الوجود اقتضى شيء سواه ممكن الوجود، فهو يقتضي إمكان الوجود، فلو كانت مهيّته الوجود اقتضى وجوب الوجود، لأنّ ثبوت الوجود لنفسه ضروري، فلا يشارك شيئاً من الأشهاء في المهيّة قطعاً.

و السؤال يمكن تحريره بوجهين:

أحدهما: إنّ الواجب يشارك سائر المهيّات في الوجود، فكيف لا يشارك شيئاً مـن الأشياء؟؟

و الجواب نُن إنّ المطلوب أنّ الواجب لا يشارك شيئاً من المهيّات في المهيّة، و الوجود ليس مهيّة من مهيّات الممكنات و لا جزء لها، فمشاركة الواجب للمهيّات في الوجود لا يوجب مشاركته إيّاها في المهيّة.

الثاني: إنّ الواجب لمّاكان هو الوجود الواجب يشارك سائر الوجودات الخاصّة الممكنة في الوجود.

و الجواب: إنّ الوجود الخاصّ للممكن ليس مهيّته و لا جزئه، بل عارضٌ له، فيكون قائماً بالغير، و الوجود الواجب قائمٌ بالذات؛ و لا مشاركة بين القائم بالذات و القائم بالغير في المهيّة.

و يمكن^ أن يقرّر الجواب: بأنّ مشاركة الوجود الواجب للوجودات الخاصّة ليست مشاركةً في المهيّة و لا جزئها، لأنّ الوجود ليس ذاتياً للوجودات الخاصّة.

و اعلم! أنّ كلام الشيخ يمكن أن يوجّه بكلا الوجهين و الجوابين. و أمّا الشارح فقد قرّر السؤال بالوجه الثاني، فلابدّ ' في جوابه من مقدّمةٍ أخرى، وهي: إنّ الوجود لمّاكان طارئاً على الأشياء يكون قائماً بالغير، فلا يشارك القائم بالذات أو تحرير الجواب على

۱. س: مهية،

۳. م: + قرله،

٦. م: فمشارك. ق: مشاركة.

٩. س، ج: حرّد.

۲. ق، ص، س: کان.

ع. س: فالجراب. ص: ـ و الجراب. ٥. ج: ليست.

٨ ق: نيمكن.

٧. س، ج، ص: شارك،

١٠. س، ج، ص، ق، و لابدً.

الوجه الآخر، لكن يجب حينئذ أن يحمل قوله: «الأشياء الّتي لها مهيّة لا يدخل الوجود في مفهومها» على الوجودات الخاصّة. و هو خلاف الظاهر، و إلّا لم يكن إلى ذكرها حاجةً. و لو عنى «بالوجود الممكن» في قوله: «يشارك الوجود الممكن في الوجود"» المسوجود الممكن كان تحرير السؤال على الوجه الأوّل؛ و حينئذ لاحاجة إلى زيادة تلك المقدّمة في جوابه [ ٥٥ ]، كما حرّرناه.

وعلى لفظ الشيخ استدراك. لأنّ معنى قوله: «لا يدخل الوجود في مفهومها» ليس إلّا أنّ الوجود ليس نفس مهيّنتها و لاجزءًا منها، فيرجع كلامه إلى أنّ الوجود ليس مهيّنة شيءٍ و لا جزء مهيّنة شيءٍ هلا جزء مهيّنة شيءٍ هلا بكون الوجود نفس مهيّنه و لا جزء مهيّنة، و ظاهرٌ الله هذيانًا [30] لكن المراد أنّ الوجود ليس نفس مهيّنة شيءٍ و لا جزء مهيّنة شيءٍ من المهيّات الممكنة، بل هو طاريء عليها؛ و حينئذٍ يتّضح الكلام.

[٢/٦٢\_١/٢١٢] قوله: فإذن واجب ١٠ الوجود لا يشارك شيئاً من الأشياء في أمرِ ذاتي.

هذا ليس /812٪ نتيجةً لما ذُكِر، لأنّ المذكور إنّ الواجب لا يشارك شيئاً في مهيّته. و معناه أنّ مهيّة الواجب ليست عين مهيّة شيءٍ آخر و لا جعزةًا لها، لأنّ مهيّة الواجب الوجودُ، و الوجودُ، و الوجودُ أن الواجب ليس مهيّة شيءٍ آخر و لا جزءً الله أمّا أنّ الواجب ليس له "النجودُ، و الوجودُ النس مهيّة شيءٍ آخر و لا جزءً الله منها. أمّا أنّ الواجب ليس له "اذاتي يشارك فيه شيئاً آخر فلم يتبيّن [80].

اَللّهُم إِلّا أَن يَقَالَ: حَقَيْقَةُ الواجِبِ ١٤ الوجودُ، و الوجودُ ١٥ لا يَشَارِكُ شَيْئًا آخْسَر فَسَيَ ذاتي، إذ الوجود لا جزء له و لا ١٦ جنس له و لا فصل. لكن لو ثبت هذا ١٧ لكان كلاماً آخر. ثمّ لو سلّم فإنّما يتمّ ذلك لو كان وجود الفصل أو ١٨ الخاصّة لقطع المشاركة، و هــو

| ۲۲. ص: و.<br>۲. م: و لا.             | ٢. س: تحريراً للمنزال.<br>٥. ج، ق: و لا جزء مهيّة شيو. | ١.ج: +الوجود.<br>٤.ج: نفس. |
|--------------------------------------|--------------------------------------------------------|----------------------------|
| ٩. مُ، س، ق: ـ و لا جزء مهيَّة شيءٍ. | ٨ ق: تلس.                                              | ٧. م: فظاهرٌ.              |
| ١٢. م: أجزاء.                        | ١١، م:و الوجود.                                        | ۱۰. ق: ـ راجب.             |
| ۱۵. م; و الرجود.                     | \$١٤. م: واجيب                                         | ١٣. م: + مهيَّة.           |
| ۸۱- م: و.                            | ۱۷. م: + الكلام.                                       | ۱٦ م: نلا.                 |

ممنوع؛ لجواز أن يكون لمطابقة المهيّة العقلية الموجود الخارجي، فإنّ الصورة العقلية لا يطابقه ما لم ينضم إليها صورة الفصل. و الأولى أن يقال: لوركّب الواجب من الجنس و الفصل يلزم أن تكون له مميّة كلية، و هو محالٌ أ.

[٢/٦٢\_١/٢١٢] قوله: و أكثر اعتراضات الفاضل الشارح منحلّةً بما مرّ.

وجّه الإمام الكلام هيهنا بأنّ حقيقة الله \_ تعالى \_ لاتساوي محقيقة شيءٍ آخر، لأنّ حقيقة ما سواه مقتضية للإمكان و حقيقته للعلال \_ منافية للإمكان، و اختلاف اللوازم يستدعى اختلاف الملزومات.

و حرّر السؤال بأنّ مذهبك أنّ الوجود الواجب يساوي الوجود الممكن في كونه وجوداً، ثمّ ليس مع ذلك الوجود شيءٌ آخر بل ذاته مجرّد الوجود، فيكون عميع وجودات الممكنات مساوية في تمام الحقيقة لذاته ـ تعالى ١١ ـ.

و الجواب: إنّ ١٠ وجود الممكنات ليس نفس مهيتها و لا جزءًا منها، بل عارض لها ١٠ و استضعفه بأنّ عروض الوجودات للمهيّات لا ينافي مشاركة الواجب إيّاها في مهيّة الوجود. و أيضاً كما يخالف ١٠ حقيقة ١٠ الله ٢٠ \_ تعالى ١٠ \_ مهيّات ١٠ المسكنات في اللوازم، كذلك يخالف ١٠ وجوداتها في اللوازم، لأنّ حقيقته يسقتضي الوجوب و القيام بالذات و وجودات الممكنات يقتضي الإمكان و القيام بالغير. فإن صح الاستدلال باختلاف اللوازم على اختلاف الملزومات وجب أنّ يكون حقيقة الله \_ تعالى \_ مخالفة لوجودات ١ الممكنات في المهيّة، و هو خلاف ما ذهب إليه [ ٨٥ ]؛

وكذلك قوله: «إنّه \_ تعالى \_ منفصلٌ بذاته»، لأنّ ذاته \_ تعالى \_ لمّا كانت مساويةً ٢١

| ۳. ص: دله.      | ۲. س: ترکب.     | ١. ق: + ني.                                          |
|-----------------|-----------------|------------------------------------------------------|
| ٦. ص: حليلة،    | ٥. م: لا يساوي. | <ol> <li>ع. م: ـ ر الأولى أن و هو محالًا.</li> </ol> |
| ٩. ص: ليكون.    | ٨ س: مذهبكم.    | ٧. م: يقتضي.                                         |
| ١٢. فسج: بانَ.  | ۱۱.ج: ـ تعالى.  | ۱۰. م، ق، س: الوجودات.                               |
| ١٥. ج: حقيقته.  | ۱٤. ج، ص: خالف. | ۱۲. ق: ـ لها.                                        |
| ١٨. ق: مهيّة.   | ١٧. ق: ـ تعالى. | ٦٨.ج: ـالله.                                         |
| ۲۱. م: متسارية. | ۲۰. م: لوجود.   | ۱۹. م: يختلف.                                        |

لسائر الوجودات في طبيعة الوجود و امتياز الأشياء المتساوية في تمام المهيّة بعضها عن بعضٍ لابدٌ و أن يكون بأمرٍ من خارج، وجب أن يكون انفصال ذاته عن سائر الوجودات بأمرٍ زائدٍ. و قد التزم هذا في إلهيات الشفاء بقوله: «الوجود لا بشرطٍ مشتركُ بين الواجب و الممكن، و الوجود بشرط لا هو ذات الواجب و حقيقته، و هذا يسقتضي أن يكون امتياز ذاته ـ تعالى حن غيره بهذا القيد السلبي [ ٥٩ ]».

قال الشارح: أمّا الاعتراضات المبنيّة على مساواة الوجودين فهي منحلّة بما مرّ. و أمّا ما نقله عن «الشفا» فشرط العدم ليس أمراً زائداً في الخارج، بل في الاعتبار فقط؛ و الكلام إنّما هو بحسب نفس الأمر. و أيضاً وجودات الممكنات ليست مستحقّقةً " في الخارج، و انفصال الوجود الخارجي عن المعدومات لا يحتاج إلى شيء غير ذاته.

[٢/٦٢ ـ ٢/٦٣] قوله: هذا مبنيَّ على أنَّ الحدّ لا يحصل إلَّا من الجنس و الفصل.

مع أنّه ذكر في «الحكمة المشرقية» أنّ الحدّ قد يقع باللوازم، فعدم التسركيب العقلي لايستلزم عدم التحديد، لجواز أنْ يُحَدَّ باللوازم[٦٠].

أجاب؛ بأنّ المراد ليس مطلق الحدّ، بل الحدّ المقتضي للتركيب أي أ: الحدّ المركّب من الجنس و الفصل، أو من الفصول. فلمّا نفى التركيب بحسب الماهية نفى الحدّ المقتضى له. ثمّ؛ لو كان المراد مطلق التعريف الحدّي فنقول: الحدّ إمّا بالذاتيات، أو باللوازم، و كلّ منهما منتفي؛ أمّا الأوّل فلما تبيّن؛ و أمّا الثاني فلأنّه ليس له لازم، لأنّه منفصل الحقيقة عمّا عداه، فإنّ الحكماء لا يثبتون له لوازم مقارنة إذ صفاته عندهم عين ذاته، بل لوازم مباينة مناهدين تعريفه باللوازم؛ أمّا المقارنة فلعدمها، و أمّا المباينة فلامتناع التعريف بالمباين.

### [٣/٦٤ - ١/٢١٢] قوله ٧: و ربّما ظنّ.

تحرير السؤال: أنّ الجوهر جنسٌ و^حقيقته أنّه الموجود الله في موضوع، و هو صادقٌ على الواجب، فيكون الجوهر جنساً له، فيكون مركّباً من الجنس و الفصل.

۱. م: الرجودية. ٢. م، ق: ـ المتساوية. ٦٢. م، ق: محققة.

ه, س: مقارن. ٦. ص: المفارق.

٤. ص: في. ٧. م: لملَّة. ٨. ص: ـ و.

٩. ص: للرجود.

ص: ـ و. ۹ مى: للوم

و جوابه: إنّا لا نسلّم أنّه صادقٌ على الواجب.

بیانه: إنّه لیس یعنی به الموجود ا بالفعل؛ أمّا أوّلاً فلاَنّه لو کان المراد ذلك فكلّ مــن عرف أنّ زیداً جوهرٌ عرف أنّه موجودٌ بالفعل، و لیس کذلك.

و أمّا ثانياً: فلأنّ الموجود بالفعل يكون بعلّةٍ آ و الذاتي لايكون بعلّةٍ آ؛ بل المعنى أنّ الجوهر مهيّة إذا وجدت في الأعيان كانت لا في موضوع ؛ و هذا المعنى غير صادقٍ على الواجب، إذا ليس له مهيّة يعرضها الوجود، و إنّما حقيقته عين الوجود. و لئن سلّمنا أنّ المراد الموجود بالفعل، و إنّه صادق على الواجب؛ لكن لا نسلّم إنّه جنسٌ، فإنّ /5A13/ الموجود بالفعل ليس جنساً للموجودات، فلا يصير جنساً بإضافة أمرٍ سلبي إليه. و إليه أشار بقوله: و اعلم ... إلى آخره.

[١/٢١-٣/٦] قوله: و ذلك لأنَّ أولى البراهين بإعطاء اليقين ﴿ هو الاستدلال بالعلَّة على المعلول ﴾. المعلول ﴾.

إنْ قيل: الاستدلال بالوجود على الواجب ليس^استدلالاً ٩ بالعلّة على المعلول، و إلّا لزم أن يكون الواجب معلولاً ؛

قلنا: الاستدلال بالعلّة على المعلول هو الاستدلال من واجب الوجود على معلولاته. فإنّا ١٠ في الطريقة المختارة نشبت واجب الوجود أوّلاً، ثمّ نسستدلّ به عملى سمائر الموجودات، و يستدلّون بها على وجود وأجب الوجودات. و يستدلّون بها على وجود وأجب الوجودات.

و بعبارةٍ أخرى؛ نحن نثبت الحقّ و نستدلّ به على الخلق، و أمّا هم فيثبتون الخلق و يستدلّون به على الحقّ، فطريقتنا ١٦ أشرف و أوثق! [٦٦] و اللّه أعلم ١٣١

48 46 46

| ٣. م: لعلّة.       | ۲. م: لملّة،               | ٦. م، ق: الموجود.               |
|--------------------|----------------------------|---------------------------------|
| ٦. ق، س: المتعيّن. | ه. صَ: أَنَّ.              | ٤. ص: سلَّمناه.                 |
| ٩. م: استدلال.     | ٨ م: _ليس.                 | ٧. م؛ باعطاء المعلول.           |
| ١٢. ق، ص: فطريقنا. | ۱۱. س: على رچود الواجب.    | ١٠. م: فانَّ. ص: و إنَّا.       |
|                    | واب و إليه المرجع و المآب. | ٦٣. م: و اللَّه تعالى أعلم بالص |

تعليقات المحقّق الباغنُوي على متن المحاكمسات (النمط الرابع)

 (١) لا يخفى على الناظر أنّ المذكور في هذا النمط ليس هو كون الوجودات الخاصّة عللاً بالقياس إلى الوجود المطلق المقول بالتشكيك.

ثمّ لابدٌ من حمل «الوجود» في هذا الموضع على الموجود؛ لأنّ المقول بالتشكيك ليس هو الوجود بالقياس إلى الوجودات الخاصّة، مثلاً ليس وجود العلّة أقدم في كونه وجوداً من وجود المعلول، بل العلّة أقدم في كونه موجوداً بالنّسبة إلى المعلول، فالمقول بالتشكيك هو الموجود بالقياس إلى المهيّات لا الوجود بالقياس إلى الوجودات. و أيضاً قد تقرّر في موضعه أنّ الأمور العامّة هي المشتقّات المحمولات على المهيّات بدهو هو»، لا المبادي التي لم يحمل عليها، لكن بعض كلماتهم مشعرٌ بكون المبادي أيضاً من الأمور العامّة، مثل قولهم: «الوجود زائدٌ في الممكن». فتأمّل! هذا.

نمّ أقول: الأصوب أن يُحمل كلام الشارح على معنى أنّ الوجود المعطلق لمّا كان عارضاً بالقياس إلى الوجودات الخاصّة وقد تقرّر أنّ كلّ ما هو عارضٌ لشيءٍ فعروضه له وحمله عليه مفتقرٌ إلى علّة ولهذا فسّروا الذاتي بما لا يعلّل والعرضي بما يعلّل، فالوجود المطلق العارض للوجودات الخاصّة يفتقر عروضه لها إلى علّة. وأمّا إنّ تلك العلّة هي الوجودات الخاصّة أو غيرها فليس منه أثرٌ في كلام الشارح، بل حيث قال: «فإذن هو معلولٌ مستندٌ إلى علّةٍ» ولم يقل: بل هو معلولٌ مستندٌ إليها ربّما يشعر بأنّه جعل العلّة غير الوجودات الخاصّة ؛ و يحمل الوجود المطلق على الموجود المطلق و الوجودات الخاصّة

على الموجودات المخصوصة. فمعنى كلام الشيخ حينئذٍ إنّ النّمط الرابع في ذكر الموجود المطلق أنّه لا يساوق المحسوس. و ينقسم إلى الواجب و الممكن و علله؛ لأنّ كلّ علّم فإنّما هي علّمة لنبوت الموجود المطلق و عروضه للمهيّات الموجودة، فصح أنّ الكلام في الوجود المطلق و عروضه للمهيّات الموجودة، فصح أنّ الكلام في الوجود المطلق و علله، ولم يرد ما أوردنا.

ثمّ إنّه تسامح في العبارة و جعل المعلول هوالموجود المطلق باعتبار ثبوته للمهيّات، مع أنّ المعلولات هي المهيّات من حيث إنّها موجودة ، لأنّ الأثر المتربّب على التّأثير على رأى المشّائين هو الوجود. و على ما ذكرنا يندفع ماذكره صاحب المحاكمات بقوله: «لا نسلّم أنّ الوجود المطلق إذا كان عارضاً يكون مفتقراً ...» إلى آخره، و كذا ما ذكره بقوله: «و أيضاً إنّما يلزم أنْ يكون الوجوداً المطلق موجوداً في الخارج» ، لاثّه مبنيّ على أنّهم لا يطلقون المعلول إلّا على الموجودات الخارجيّة اصطلاحاً، و قد ذكرنا أنّ هذه مسامحة منهم للتنبيه على أنّ الأثر الحاصل من الفاعل عندهم هو الوجود؛ وكذا ما ذكره بقوله: « و منهم للتنبيه على أنّ الأثر الحاصل من الفاعل عندهم هو الوجود؛ وكذا ما ذكره بقوله: « و مناهماً مطلق الوجود ... » إلى آخره، لما ذكرنا من أنّ المراد من العلّية و المعلولية ماذا؟

و أمّا ما أورد، بقوله: «لقائل أن يقول» فيندفع بما استدلّ به في موضعه من أنّ المقول بالتشكيك لا يكون ذاتياً بالنسبة إلى أفراده، و مثل هذا الإيراد ليس له وَثَعٌ في هذا المقام، إذ ليس غرض الشارح إلّا توجيه كلام الشيخ بما ثبت عندهم و استقرّ رأيهم عليه بالدّليل المشهور المسطور في الكتب، فإنْ أورّدَ الإيراد فإنّما يورّدُ على دليله لو ورد، و إلّا فلا. و ما نقله بقوله: «على أنّ من النّاس من ذهب إلى أنّ الاشتداد و انضعف اختلاف في نفس المهيّة»، فمبنيَّ على الخلط بين ما فيه الاختلاف و ما به الاختلاف، و ذلك لأنّ مرادهم أنّ الأشدّ بالنوع مخالفٌ للأضعف، لا أنّ النّوع موجودٌ فيهما لا بالتساوى بل بالاختلاف، و الثانى هو انتشكيك في المهيّة دون الأوّل.

و إنْ أريد أنّه يلزم حينئذٍ أن يكون الجنس مقولاً بالتشكيك بالقياس إلى نوعي الأشدّ و الأضعف، فين المعلوم أنّه لا يلزم بل نقول : نفس أحد النوعين أشدّ من نفس السوع الآخر، لا أنّ أحدهما أشدُّ من الآخر في صدق الجنس. فتأمل! ٢. العرضي و إن كان متحداً مع الشيء في الوجود، لكن يتأخر عند باعتبار أن تعلق ذلك الوجود بالمعروض متقدم على تعلقه بالعارض، وقد صرّح بذلك الشيخ في منطق الشفاء، وقد ذكر أيضاً أن الطبيعة لا بشرط / DA2/شيء متقدم على الطبيعة بشرط شيء تقدّم البسيط على المركب، مع تصريحه في مواضع على اتّحادهما بحسب الوجود، فظهر أن الاتّحاد في الوجود لا ينافي تقدّم أحدهما على الآخر، كيف و قد يتقدّم المعروض على عارضه في الزمان أيضاً ؟! كما يشاهد من أنّ زيداً مثلاً موجودٌ و لم يكن أبيض مثلاً مثر صار أبيض، مع أنّ الأبيض متّحدٌ معه في الخارج.

و لئن تنزّل عن ذلك المقام فنقول: فعليّة الذات متقدّمٌ على وجوده و جميع عوارضه على ما صرّح به بعض المحقّقين، و لعلّه هو المراد بالعليّة و المعلولية. و لو جعلت العلّية باعتبار الاتّصاف و الحمل على ما أشرنا فالاندفاع في غاية الظهور.

٣. قد عرفت أنه مبنيً على أنهم اصطلحوا في إطلاق المعلول على الموجود الخارجي. و لا يخفى على الناظر في كلامهم أنه و إن كان كذلك، لكنهم كثيراً ما يطلقون المعلولية باعتبار الوجود العقلي أيضاً.

و يرد على قوله: «فيكون كلّ شيءٍ موجوداً بـوجودين»، أنّ مـوجوديتة إنّـما هـو بالوجود الخاص لا بالوجود المطلق، كما قالوا في موجوديته ـ تعالى ..: إنّـه بـالوجود الخاصّ الّذي هو عينه لا بالمطلق مع تحقّقه فيه.

وكذا على قوله: «فلا يمكن تصوّر الوجود المطلق بدون تمصرّر أحد الوجودات الخاصّة»، إنّه إنّما يلزم ذلك لوكان العليّة و المعلولية باعتبار الوجود الذهني بصورتد، لأنّ التصوّر هو الوجود الذهني للشيء بصورته، و لهذا فسّروا التصوّر بحصول صورة الشيء في العقل لا بحصول نفس الشيء فيه. و أمّا إذا كان العلّية باعتبار الوجود بنفسه في العقل و ذلك بأن يتصف شيءٌ ما في العقل به، قلا ينفل حصول الوجود المطلق بنفسه في الذهن عن حصول فردٍ منه ـ و هو الفرد الذي كان ذلك الشيء موجوداً به. و ورود هذين الأخيرين مبنيٌ على أنّ ما ذكره بقوله: «و نقول أيضاً» معارضةً و استدلالٌ على ما هو الظاهر.

ثمّ المراد «بعطلق الوجود» في توجيه الإسام هنو الوجنود فني الجنملة لا جنميع الوجودات، لعدم ملائمة قوله: «فإنّ لفظ الوجود مهملةً» معه؛ و لا الوجود المطلق الكلّي، و هو ظاهرً.

و حينئذٍ يمكن رجع الضمير إلى الوجود المراد منه الوجود في الجملة. إلّا أنّ مصداقه إنّما هو وجود الممكن؛ و لا حاجة إلى ارتكاب هذا التقدير في توجيه كلام الشيخ.

٤. لا يخفى على أحد أن كل صفة ثابتة لفرد مهية نهي ثابتة لتلك المهية في ضمن هذا الفرد، ضرورة اتحاد ذلك الفرد مع مهيتها في الوجود العيني على رأى المحققين كالشيخ و من يحذو حذو، ، متن ذهب إلى وجود الطبائع في الأعيان، فكل ما ثبت له و يتحد معه في الوجود يثبت للمهية و يتحد معها أيضاً، و من المعلوم إن الإحساس ثابت للفرد و المحسوس محمول عليه؛ فلابد من ثبوت الإحساس و حمل المحسوس على المدهية لابشرط شيء، فالشيخ لم ينكر كون الطبيعة محسوسة في ضمن الفرد، بل إنما ينفي كونها محسوسة بالاستقلال.

وحينئا نقول: لا يخفى على المنصف إن كل محسوس بالاستقلال و الأصالة فله هوية و هاذية تدخل فيها الأعراض المعينة سواء كانت موضعاً أو وضعاً أو غير ذلك، و ذلك لأن المتأصل في المحسوسية هو هذه الذات مثلاً، و يدخل في هاذيته أمر جزئي معين يمتاز به عن محسوس آخر سواء ستى تشخصاً أو مشخصاً أو غير ذلك، و لا شك أن ما يدخل فيه ذلك الأمر المعين الجزئي لا يصدق على شيء آخر لم يتحقق فيه ذلك الأمر لا في المفارج و لا في الذهن أيضاً، إذ الموجود في الذهن لا ينفك عنه ذلك الأمر و إلا لم يكن الموجود ذلك الشخص. و على هذا يندفع جميع ما أورده صاحب المحاكمات؛ أمّا الأوّل؛ الموجود ذلك الشق الأوّل، و هو الظاهر من عبارة الشيخ حيث قال: «لا محالة » ... إلى آخره، و المنع ساقطً على ما قررنا.

و أمّا الثاني : فنختار الشقّ الأوّل فيه أيضاً و يسقط المنع عنه كما ذكرنا.

و أمّا الثالث : فلأنّا نختار أنّالطبيعة الكلّية نفس الشخص في الخارج بـمعنى أنّـهما موجودان فيه بوجودٍ واحدٍ، لكن ذلك لا يقتضي أنّها محسوسةٌ بالأصالة و الاستقلال. و أمّا الرابع: وهو المشار إليه بقوله: «وقوله: فإنّه من حيث هو كذا موجودٌ في الخارج، و إلّا فلا يكون هذه الأشخاص أناساً، فيه منعٌ» /DB2/... إلى آخره؛ فلأنّ معنى الحمل الخارجي هو الاتّحاد بين الموضوع و المحمول بحسب الخارج؛ فإذا صدق أنّ هذه الأشخاص أناسٌ في الخارج، فلابدٌ من تحقّق الإنسان في الخارج أيضاً. نعم، في القضايا الذهنية لا يلزم تحقّق المحمول إلّا في الذهن، وكذا الموضوع.

ه. للمعترض أن يقول: لا يمكن أن يكون المراد بالطبيعة المشتركة، البيعة الموضوعة للاشتراك في العقل؛ إذ حيننذ يصير الكبرى منظوراً فيها؛ إذ الطبيعة الموضوعة للاشتراك في العقل يجوز أن تكون محسوسة في الخارج، فلابذ أن يكون المراد منها المعنى الآخر، و لا شك في عدمها حينئذ. و لا يذهب عليك أنّ الاعتراض بهذا التوجيه يرجع إلى ما ذكره صاحب المحاكمات بقوله: «و أيضاً: إنْ عني بقوله: لم يكن مشتركاً مقولا على كثيرين» ... إلى آخر ما قال؛ و الجواب حينئذ ما قررنا و حققنا.

٢. للمعارض أيضاً: أن يستأنف كلامه و نقل الكلام إلى أجزاء الأعضاء و أجزاء الأجزاء و هكذا، أو ليس غرضه إلا إيقاع الشك و عدم إتمام الدليل و يحصل مقصوده بهذا الوجه، فالحق أن يحمل كلام الشيخ على أنه استأنف الكلام في جميع الحقائق، أعضاء كانت أو أجزاء لها، الأولى أو الثانية بالغاً ما بلغ. و ذكر الأعضاء للتمثيل، و على هذا يندرج ما ذكره صاحب المحاكمات من الجواب الحق في هذا الكلام؛ لالله إذا كنان الحال في الأعضاء كذلك أي: أخذت من حيث إنها كلية مشتركة، فلا يستدعي إدراكها كون الإنسان محسوساً.

٧. و أيضاً: على هذا التقدير اللّازم، أنّ حقيقته الكلّية مجردة و جميع المادّيات و الممكنات شريكة له حيننذ في هذا الحكم، لا أنّ ذاته مجرّدة و يمكن أن يقال: مراد الشارح أنّ الشيخ أوّلاً حكم حكماً كلّياً على كلّ حقيقة من غير أن يكون الواجب تعالى شأنه داخلاً في هذا الحكم الكلّي. ثمّ لمّاكان هذا الحكم يصلح سبباً للتعجّب في خروج الواجب تعالى دعنه في الواقع على ما تُؤهّم، تعجّب منه و قال: كيف يتوهّم عدم تناول الحكم الذي أثبتنا لجميع الحقائق و هو الاستغناء من المادّة للمبدأ الذي هو محقّق جمع الحكم الذي أثبتنا لجميع الحقائق و هو الاستغناء من المادّة للمبدأ الذي هو محقّق جمع

تلك الحقائق. وكلمة «كيف» في عبارة الشيخ و لفظ «التعجّب» في كلام الشارح يناديان على أنّ المراد ما ذكرنا لا ما ذكره، و حينتذٍ يندفع مجموع الإيرادين.

و محصله، أنه إذا كان الحال في جميع الحقائق الاستغناء عن المادّة فما هو محقق الحقائق كان مستغنياً بطريق الأولى، وحيئنذ لا يكون تعثيلاً إقناعياً، لأنّ ما تُوهّم أنّه فرعٌ وهو: الواجب \_ تعالى \_ ثبوت الحكم له أولى و أظهر ممّا جعل أصلاً وهو الحقائق. و الإمام غفل عن هذه الدقيقة و اعترض بأنّه إقناعيّ.

و أنت تعلم أنّ هذا التوجيه يجعل الكلام راجعاً إلى أنّ العلّة لابدّ أن تكون أشرف من معلوله، فإذا ثبت الاستغناء عن المادّة للمعلول ثبت للعلّة البتّة، وهذا كما ترى مقدّمة خطابية و نظيره ما ذكروا في كون المحوي لا يكون علّة للحاوي إنّ المحوي أخسّ منه و الأخسّ لا يكون علّة للأشرف؛ و قد منع ذلك في مقام البرهان و حكم بكونه خطابياً و ما نحن فيه من هذا القبيل، فلم يندفع كلام الإمام بهذا التوجيه. و لم يغفل الإمام عن الدقيقة، بل حكم بأنّه مع هذا التوجيه خطابي إقناعي برهاني؛ فتأمّل!

٨. فإن قلت: يمكن اختيار كلا الشقين من الترديد، أمّا الأوّل فبأن نمنع قوله: «امتنع أن يوجد ذلك الجزئي الواحد أيضاً» و يسند بأنّه يجوز أن تقتضي المهيّة كون غير ذلك الجزئي ممتنعاً وذلك الجزئي واجباً، و أمّا الشاني فبمنع /DA3/ قبوله: «فتكون تملك الجزئيات ممكنةً لذاتها ممتنعةً بالغير»، إنْ أريد الغير الخارج عن الشخص، و مسلّمٌ إنْ أريد غير المهيّة. لكن نمنع بطلان اللازم حينئذٍ، إذ يجوز أن يكون هو التشخّص.

قلت: هذا الدليل مبنيَّ على ما ذهب إليه الشيخ وغيره من المحقّقين. على أنَّ ليس التشخّص أمراً موجوداً داخلاً في الشخص دخول الفصل في النوع على مــا ذهب إليــه المتأخّرون.

على أنّه يمكن دفع الثاني بأنّ الوجوب و الامتناع الذاتسيين من لوازم المهيّة دون الشخص من حيث هو شخص، و دفع الأوّل بأنّ المهيّة و إنّ فرضنا اقتضائها الوجوب بالنظر إلى بعض الأفراد و امتناعه بالنظر إلى البعض، فبالنظر إلى نفسها لا يخلو حالها من الثلاث: فإمّا أن يقتضى وجوب نفسها، أو إمتناعها، أو إمكانها. و الثالث ظاهر الفساد، و

كذا الأوّل و هو أنّ المهيّة تقتضي وجوب نفسها إذ حينئذٍ لو امتنع الشخص الآخر لكان امتناعه ناشياً من تشخّصه المنضمّ إلى مهيّته، فلم يكن ممتنعاً لذاته بل لجزئه، و لا شكّ أنّ الجزء غير الكلّ، فيكون ممتنعاً لغيره، فالممتنع بالذات ذلك الجزء الآخر.

فإنْ قيل: يجوز أن يكون الجزء الآخر غير ممتنع بالذات، و إنَّما الممتنع بالذات المجموع بن حيث هو مجموع :

قلت: المجموع محتاجً إلى جزئه و المحتاج إلى الغير ممكنٌ، فلم يكن شميءٌ من المركّبات ممتنعاً لذاته، هذا.

لكن لقائلٍ أن يقول: فحينئذٍ يكون النقيضان المجتمعان ممكناً لذاته بهذا الدليل بعينه. لا يقال: الممتنع بالذات ليس النقيضين، بل اجتماعهما؛

لأنّا نقول: الاجتماع صفة محتاجة إلى موصوفه أي: النقيضين فيلزم بناءً عملى ما ذكرتُ أنّ المحتاج إلى الغير ممكنُ أن يكون ممكناً، فبقي الثاني و هو إنّ المهيّة تقتضي امتناع نفسها، وحينئذ يلزم امتناع ذلك الجزئي الواحد، فيلزم استناع الواجب تعالى شأنه عن ذلك، هذا خلفٌ.

فتأمّل في أطراف الكلام، تحط بما بقي من الخبايا في زوايا المقام!

٩. ما هي علل المهيّة هي الجنس و الفصل المأخوة بشرط لا شيء، لأنهما بهذا الاعتبار جزءان للمهية، و المحمول على النوع المتّحد الوجود معه هو المأخوذ لا بشرط شيء و هو اعتبار كونهما جنساً و فصلاً، و حينئذٍ يندفع السؤال.

و أمّا ما ذكره في الجواب فليس بشيءٍ ، لأنّ الجنس و الفصل المأخوذ بشرط لا عين المادّة و الصورة الخارجية على ما قرّره بعض المحقّقين.

و حينئلٍ نقول: نفي العلّية الخارجية إنْ كان عن المأخوذ لا بشرط شيءٍ فينفي عنه العلّية العقلية أيضاً، وإنْ كان عن المأخوذ بشرط لاشيء فكما يثبت له العلّية العقلية يثبت له العلّية الخارجية. و الحقّ إنّ الأجزاء المحمولة و إنْ كانت محمولة فسي العقل و ذلك يقتضي اتّحادها مع كلّها في الوجود العقلي لكن لا شكّ أنّ الحمل يقتضي أيضاً نحواً آخر من الوجود لها بسببه يمكن الحمل لاقتضائه التغاير في الذهن، فالجنس و الفصل لهما

وجودٌ في العقل ممتازٌ عن النوع و وجودٌ متّحدٌ به مع نوعه، فالعلّية باعتبار هذا الوجود المغاير. وأمّا في الخارج فليس لها وجودٌ مغاير للكلّ أصلاً؛ فتأمّل!

ثمّ أقول: كون الجنس محمولاً على النوع و متّحداً معه في الوجود لا ينافي تقدّمه عليه بالذات، إذ يجوز أن يكون تعلّق الوجود بالجنس متقدّماً بالذات على تعلّقه بالنوع، إذ معنى النقدّم يرجع إلى نوع أحقّية و أليقيّة. قال الشيخ في الشنا: «إنّ الطبيعة لا بشرط شيءٍ متقدّمٌ على الطبيعة المأخوذة بشرط شيءٍ تقدّم البسيط على المركب». وقد تقرّر ذلك في كلامه؛ وقد ذكر هذا الاحتمال العلّامة في حواشيه على حكمة العين. و بالجملة هذا الاحتمال لا ينقبض عنه العقل و يتلقّاه بالقبول.

١٠. يشبه أنّ الماديّة و الصورية من قبيل التصوّرية و التصديقية بمعنى المنسوب إلى المادّة و الصورة، بأن يكون فرداً من المادّة أو الصورة، و هذا في أصل /BB/الإطلاق. و حينئذٍ كان إطلاق المادّية و الصورية في الأعراض ليس على سبيل الحقيقة، و لهذا قال: «لفظ كان»، و هذا توجيه كلام الشارح في توجيه لفظ «كان»، و لا ينافي ذلك اشتهارهما فيما يتناول الأعراض أيضاً و هو جزءٌ يكون المركّب معه بالقوّة و جزءٌ يكون المركّب معه بالقعل، إذ ذلك إمّا بسبب كونه مجازاً مشهوراً أو صارحقيقة عرفية. و استعمال الشيخ لفظ «كان» نظراً إلى أصل الوضع، كما إنّ تركها في بعض المواضع من الشيخ و غيره كان نظراً إلى العرف الطارى: هذا.

وأمّا ما ذكره في توجيه كلام الشيخ من تخصيص البحث بالجواهر فبعيد، أمّا أوّلاً فلأنّ الشيخ عبّر عن المعلول بلفظ «الشيء» ليتناول جميع المعلولات؛

و أمّا ثانياً فلأنّ تخصيص الحكم تحكّم بحث لا طائل تحتدا و أمّا ثالثاً فلما مثّل به الشيخ من المثلّث، و الظاهر أنّه حمله على النظير و الشبيه، و فيه تكلّف، فبالشارح وحمدالله حمل كلام الشيخ على ما هو الظاهر منه، فحمل العلّة على ما يتناول الأعراض أيضاً، و لهذا أورد حديث الموضوع و اعتذر عن قبل الشيخ في تركه في التقسيم بأنّ ليس غرض الشيخ استيفاء أقسام علل الوجود، بل إنّ العلّة تنقسم إلى علّة المهيّة و إلى علّة الوجود، و قد ذكر من أقسام علّة الوجود القسمين المشهورين منها. و ليس في كلامه ما

يدلٌ على الحصر، بل لا يخلو كلامه عن الإشارة إلى أنَّ علَّة الوجود غير منحصرةٍ فيما ذكر حيث قال: «فقد يتعلَّق بعلَّةٍ أخرى أيضاً».

و أمّا إنّ كلمة «قد» لجزئية الوقت دون الحكم قد عرفت جوابه مراراً، و هو إنّها كثيراً ما يستعار لجزئية الحكم. قال الشارح في التجريد: «ثمّ العدم قد يعرض لنفسه»، و فسّروه بأنّه قد يعرض لنفسه و قد يعرض لغيره؛ و قال المنطقيون: «قد» يكون سوراً للسلب الجزئي، و جزئية الحكم إمّا لجزئية الوقت أو الوضع إلى غير ذلك. و على ما قرّرنا يندفع جميع ما أورده هيهنا على الشارح.

[١٩٣٦/ ١- ٢/١٤] قال الشارح: لكن الغرض هيهنا الغرق بين عللٍ يفتقر الشيء ....

أقول: يظهر من هذا الكلام إنّ المراد بعلّية الشيء بالنسبة إلى مهيّة المعلول أنّ علّيته ليست باعتبار الوجود الخارجي، فالعليّة باعتبار المهيّة. أمّا باعتبار الوجودين أو باعتبار الوجود العقلي فقط كالجنس والفصل، والجنس والفصل وإنْ كانا متّحدين مع المهيّة في الذهن أيضاً باعتبار نحو وجودٍ عقلي، فيغاير أنّها أيضاً بحسب نحوٍ آخر من الوجود و العلية باعتبار هذا الوجود و إنْ لم تكن الجزئية بهذا الاعتبار. وإنْ حُمِل كلامه على أنّ علية الجنس والفصل باعتبار أخذهما بشرط لاشيء فلا شكّ أنّهما بهذا الاعتبار كانا عليّة وصورة، فكانا علّة بحسب الوجود الخارجي أيضاً.

و لكلام الشيخ محمل آخر، و هو إنّ المركّب محتاجُ إلى جزئه مع قطع النظر عـن الوجود مطلقاً، بل هذا الاحتياج من حيث الذات و إنْ كـان مـقارناً للـوجود، بـخلاف الاحتياج إلى الفاعل و الغاية ، فإنّه للإخراج من العدم إلى الوجود؛ فتأمّل!

[٣/١٩٣] قال الشارح: و الشيخ لم يتعرّض لذكر هذا القسم ...

لاشك أنّ المثلّث و السرير له علل المهيّة و إنّ كان لا يطلق عليها نفظ المادّة و الصورة إصطلاحاً، فلم يصحّ قوله: إنّ هذا القسم ليس له علل المهيّة. و أيضاً لم يصحّ ما يشعر به قوله حيث قال: «و الأوّل يحتاج /4Aط/ في وجوده إلى علّةٍ توجده و إلى موضوع يقبله»

من عدم احتياجه إلى غيرهما، إذ قد عرفت جواز الاحتياج في هذا القسم إلى غيرهما كالأجزاء.

و الحقّ أن يُحْمل المادّة و الصورة في كلام الشارح على ما يتناول أجزاء الأعراض مسامحة و تشبيهاً، و حينئذ يصير الأعراض المركّبة كالمثلّث و الجموهر المسركّبة من الجوهر و العرض كالسرير داخلاً في القسم الثاني، و حينئذ لا ورود لشيءٍ أصلاً.

لكن يخدشه أنه إذا كان الأمر كذلك فكما أنّ القسم الأوّل كان منقسماً إلى الجوهر و العرض فكذا الثاني، إذ كما أنّ البسيط ينقسم إلى جوهر و عرضٍ فكذا المركّب؛ نعما لم يتحقّق التركيب من الأجزاء الخارجية في الأعراض بأن يتحقّق فيها أجزاء كان بمعضها مناسباً لطبيعة الجنس يؤخذ منها الجنس و بعضها مناسباً لطبيعة الفيصل مأخوذ منها الفصل، كما صرّح به في الشفاء. لكن الكلام هيهنا في مطلق التركيب؛ فتدبّرا

11. فيد بحث، إذ اللازم ممّا ذكره احتياج كونه فاعلاً إلى العلّة الغائية، و أمّا كون الغاية فاعلاً لهذا الكون فلايلزم، إذ لعلّ احتياجه إلى الغاية من قبيل احتياج الشيء إلى شرطٍ، بل كلامهم في بحث مبادي أفعال الحيوان حلى ما مرّ تكلّمه في النمط الثالث ماثلًا إلى أنّها شرطٌ بعيدٌ، حيث قالوا: إذا تصوّر الفاعل حصول النفع أو دفع الضرر في فعل، فينبعث عن ذلك التصوّر الشوق، ثمّ تنبعث منه الإرادة، و تنبعث منها الحركة؛ إذ معلومٌ أنّ تصوّر النفع ليس فاعلاً للشوق و لا الشوق فاعلاً للإرادة، و كذا الإرادة بالنسبة إلى الحركة؛ فتأمل!

- [٣/١٦.١/١٩٣] قال الشارح : و الغاية في القسم الأوَّل توجد مقارنةً ....

من الظاهر أنّ الواجب علّيته الغائية بالنسبة إلى أفعاله ليس باعتبار تمصوّره ذاته، فليس علّيته الغائية بحسب المهيّة و الوجود العقلي، بل إنّما هي باعتبار وجوده العيني، كما أنّ فاعليته كذلك أيضاً، فهو باعتبار هذا الوجود فاعلٌ باعتبار أنّه مؤثّر، علّة غائية باعتبار أنّه علّة غائية باعتبار أنّه علّة لفاعل علّة باعتبار أنّه علّة لفاعل علّة باعتبار أنّه علّة لفاعل علّة باعتبار أنّه علّة لفاعليته؛ و أنت تعلم أنّ هذا الاحتمال .. و هو إن كان ذات الفاعل علّة العنبار أنّه علّة لفاعل علّة المناهل علّة الفاعل علّة المناه المناهل علية النّه علينه المناهل علية المناهل علية الفاعل عليّة الفاعل عليّة الفاعل عليّة الفاعل عليّة الفاعل عليّة المناهد الفاعل عليّة الفاعل المناه المن الفاعل عليّة الفاعل المناه المناه المناه الفاعل الفاعل عليّة الفاعل عليّة الفاعل المناه المناه الفاعل المناه الفاعل المناه الفاعل المناه المناه المناه المناه الفاعل المناه الفاعل المناه ا

لصفة فاعليته \_ يجرى في الحوادث أيضاً، إذ لا شكّ أن الفاعلية صفةً لابدّ لها من علّةٍ، و يجوز أن تكون علّتها ذات الفاعل من حيث الوجود الخارجي، و يجوز أن يكون غـير الفاعل وكانت العلّية باعتبار وجوده الخارجي لاباعتبار المهيّة و التصوّر.

إذا عرفت هذا عرفت ما في كلام الشارح حيث كان مشعراً بتخصص هذا الاحتمال في القسم الأوّل. اللّهم إلّا أن يقال: إنّه كان نظراً إلى الأغلبية، و فيه تعسّف!

ربما قرّرنا ظهر اندفاع ما أورده الامام، إذ العلّة الغائية لا يلزم أن تكون علّيتها باعتبار التصوّر حتّى يلزم تحقّق الشعور في الطبائع و لا امتناع في كون تلك الطبائع نفسها علّة الصفتها الفاعلية، و لم تكن فاعليتها مستندة إلى غيرها كالعلّة القديمة؛ فتأمّل!

و أمّا الجواب الذي ذكره الشارح فمخالف لما اشتهر من تقسيم المركّبات إلى المواليد، حيث كان متضمّناً لنفي الشعور عن المعادن و النبات، فكيف عن البسائط! فتأمّل!

11. أقول: يمكن أن يقال: الغاية أعمُّ من العلّة الغائية، قال المحقّق الشريف في حاشية شرح القاضي: «كلُّ حكمةٍ و مصلحةٍ تترتّب على فعل تسمّى غايةً من حيث إنها على طرف الفعل و نهايته، و فائدةً من حيث ترتّبها عليه، فتختلفان اعتباراً و تعمّان الأفعال الاختيارية و غيرها، و أمّا الغرض فهو مالأجله إقدام الفاعل على فعله، و يسمّى علة غائية له». و قال في حاشية المطالح: «أراد بالعطايا السيّالة الوجودات الخاصة و ما يتبعها من الكمالات، فإنها على الدوام فائضةً على الممكنات من ذلك الجناب المنزّ، أفعاله عن العلل الغائية و الأغراض و إن كانت مشتملةً على حكمٍ و مصالح لاتُصحى، و يسمّى غايات». هذا كلماته. و على هذا القول اثبات الغايات في أفعال الطبائع لا يستلزم اثبات العلّة الغائية حتى يلزم أن يكون لها شعورٌ و تصوّرٌ. إلّا أن يثبت الإمام أن مرادهم من الغاية هي العلّة الغائية؛ تأمّل!

17. أقول: حمل صيرورة المادّة مادّة بالفعل على تحصّلها بالفعل، لا على صيرورتها متّصفة بوصف كونها مادّة و محلاً للصورة، إذ حينئذ لا يلزم كون العلّة الأولى علّة لذات المادّة، بل إنّما يلزم علّيتها لوصفها أي: كونها مادّة و محلاً للصورة. و الظاهر من كلام المتن و الشرح علّيتها بالنسبة إلى ذوات كلّ مادّةٍ و صورةٍ، لكن ما ثبت فيما مرّ هو أنّ

فاعل المركب لابدً أن يكون علّة لوصف الجمع بين المادة و الصورة - الذي مرجعه وصف كون المادة محلاً للصورة -، لا أنه علّة لتحصّل المادة بالفعل؛ و لهذا أورد في مثاله السرير. فإن قلت: صدّر الشيخ هذا الفصل بالإشارة مع ظهور الدعوى و بداهتها، و أورد الفصل الذي يليه بلفظ «التنبيه» مع أنّ كون الموجود منقسماً إلى الواجب و الممكن موقوف على إثبات الواجب، وكان غريقاً في النظرية

قلت: أمّا الأوّل فقد أوماً إلى توجيهه الشارح المحقّق، حين خصّ العلّية بالفاعلية حتّى يحتاج إلى نفي ما عداه و يصير نظرياً ؛ و أمّا الثاني فالمراد من التقسيم التقسيم بحسب بادي النظر و مجرّد احتمال العقل ، لا التقسيم بحسب نفس الأمر، و حينئذٍ لا شكّ في ظهوره و عدم الاحتياج إلى الدليل، فتأمّل!

1. أقول: كأنّ الإمام حمل الاقتضاء في تفسير الممكن والواجب والممتنع على معنى العلّية و السببية على ما هو الظاهر من لفظ «الاقتضاء». و ظاهرٌ أنْ ليس مرادهم من الاقتضاء في مقام التقسيم ذلك المعنى، و إلّا يخرج الواجب \_ تعالى \_ على مدّهب الحكماء عن تعريف الواجب و يدخل في تعريف الممكن، إذا الوجود فيه لمّا كان عين الذات فلايتصوّر الاقتضاء بمعنى العلّية؛ بل مرادهم من الاقتضاء هو الضرورة على ما ذكره بعض المحقّقين، فيصير معنى الممكن ما لاضرورة في عدمه و يكون موافقاً للمشهور من تفسير الإمكان بسلب الضرورة / 8 شارعن طرفي الوجود و العدم و ملائماً لما مرّ من الشيخ في الفصل السابق عليه \_ على ما لا يخفى على الناظر فيه.

وحينئذٍ نقول: معنى كلام الشيخ أنّ الممكن أي: ما لاضرورة في وجوده و لا في عدمه ليس يصير موجوداً من ذاته و إلّا لكان وجوده ضرورياً، فتعيّن أن يكون وجوده من غيره. إذ من المحال ضرورة أن يكون موجوداً لا من ذاته و لا من غيره و إلّا لزم الترجّع بلا مرجّع، و هذا توجية حسنٌ لا يحتاج إلى تكلّف أصلاً.

ثمّ لا يُخفى إنّ هذا الكلام موقوفٌ على أنّه لم يرجّح أحد طرفي الممكن من ذاته من غير أن يصل الرحجان إلى حدّ الوجوب، و الشيخ لم يتعرّض له، و لعلّ هذا الاحتمال من مبدعات المتأخّرين! ١٥ إنّما يلزم الاستدراك لو أريد الملزوم مع اللازم، و الظاهر أنّ مراد الشارح من «أنّه إشارةً إلى فساد القسم الثاني» أنّه ذكر هذا وأراد به لازمه، و هو فساد القسم الثاني، وحينئذ لااستدراك.

و أمّا اعتراضه الآخر فمندفع أيضاً بأن ليس مراده ـ رحمه الله ـ أنّ منطوق كلام الشيخ و مراده من قوله: «فإنّه ليس وجوده من ذاته أولى من عدمه» معنى استحالة الترجّح بلا مرجّح بعينه، بل مراده أنّ في هذا الكلام إشارة لطيفة إليه؛ على أن يكون ذلك دليلاً على ما ذكر، فكان هذا من قبيل الإشارة بالمدلول إلى الدليل فيما إذا كان المدلول بحيث ينتقل منه إلى دليله، كما في قضايا قياساتها معها.

17. يمكن أن يقال: نختار الثاني و المنع مندفع بأن الكلام في العلة المستقلة، و العلة المستقلة للجملة لابد أن يكون غلة لكل واحد من آحادها، إذلو احتاج واحد منها إلى غيره لاحتاج الجملة إليه أيضاً بالضرورة. فلم يكن ما فرضناه علّة مستقلة علّة مستقلة. و فيه بحث؛ لانه إن أريد أن العلّة المستقلة للجملة لابد أن يكون بعينها علة مستقلة لكل واحد من آحادها، فغير مسلم؛ كيف و الجملة قد يحصل أجزائها على التدريج؟! فحينئذ لوكان العلّة المستقلة للجملة علّة لكل واحد واحد يلزم تخلّف المعلول عن علّته المستقلة؛

و إن أريد أنّها لابد أن تكون علّة مستقلّة لكلّ واحدٍ من آحادها بعينها أو مشتملة على علّة آحادها، فمسلّم؛ لكن نقول: يتحقّق في الجملة جزء هو كذلك و هو ما فوق المعلول الأخير إلى غير النهاية، فإنّه علّة مستقلّة للجزء الأخير و للكلّ أيضاً، إذ بإيجاده المعلول الأخير توجد الجملة و لا تحتاج الجملة بعد ذلك إلى تأثيرٍ آخر، و مشتملٌ على عللٍ كلّ واحدٍ آخر غير المعلول الأخير.

و أمّا أنّ الفاعل عدّوه من أقسام العلّة الخارجة، فكيف يكون جزءًا؟ ظاهر الفساد، إذ الكلام في أنّ المؤتّر في الكلّ لِمّ لا يجوز أن يكون جزئه؟ و هو أوّل الكلام. و لا ينافي ذلك أن يعتبر في مفهوم الفاعل اصطلاحاً كونه خارجاً، لأنّ هذا مبنيٌ على أنّ المؤثّر لا يكون جزءًا.

و التفصيل: انّه إنْ أريد بعلّة الجملة الفاعل المستقلّ فنختار أنّها جزء الجملة، و هو ما فوق المعلول الأخير إلى غير النهاية و علّته ما فوق المعلول الأخير إلى غير النهاية، و هكذا؛

و إنْ أريد العلّة التامّة بمعنى جميع الموقوف عليه فنختار انّها عين الجملة، إذا العلّة بهذا المعنى لايلزم أن يكون متقدّمة على المعلول، بل قد يتأخّر عنه كما في المعلول المركّب على ما هو المشهور، وقد يكون عين المعلول كالجملة من الواجب تعالى دو العقل الأوّل؛ فتأمّل!

19. هذا الكلام يدلّ على تصوّره أنّ بناء الكلام على إيطال التسلسل، و هو الظاهر من الكلام المنقول عن الإمام في الشرح أيضاً، و صرّح به الإمام في شرحه؛ و ليس كذلك، إذ ليس بناء الكلام إلّا على فرض تحقّقه و تسليمه و إثبات المطلوب منه، و قد أوماً إليه الشارح حيث قال: «بل ذكر الثالث و أراد أن يبيّن نزوم المطلوب منه». و كلام الشيخ و الشارح في هذا الفصل و الفصل الذي كالشرح لهذا صريح في أنّ المطلوب ليس إلّا إثبات الموجود الخارج عن السلسلة، و أنّه واجب الوجود على تقدير التسلسل. و أمّا أنّ وجود هذا الموجود كان منافياً نتحقّق التسلسل فشيءٌ آخر لا يتعلّق الغرض به، و لم يتعرّض له الشيخ.

و العجب أنّ الإمام بعد ما صرّح في شرحه بأنّ المطلوب إبطال التسلسل، قسرّر الاستدلال على وجه جعل النتيجة وجود الأمر الخارج، لا إيطال التسلسل، و هذا منه عجب إ و الشارح المحقق لم يؤاخذ عليه بهذا و صاحب المحاكمات لم يتفطّن به أيضاً، فهذا عجب في عجب أي عجب إ و على هذا كان طريق السؤال أن يقال: إذا تعاقبت الأمور المتسلسلة لم تتحقق جملة موجودة حتى تحتاج إلى علّة خارجة، فتأمّل!

۱۸. /DA5/ تقدّم العلّة بالزمان على المعلول بأن يكون التأثير و الايجاد حين وجودها يتصوّر على وجهين:

أحدهما: أن لا ينعدم العلّة بعد الإيجاد، بل يبقى معه في جميع مراتب المعلولات و كذا كلّ معلولٍ بالنسبة إلى معلوله. و لا يخفى أنّه حينئذٍ ينتهض الدليل، إذ تتحقّق سلسلةٌ

موجودةٌ معاً.

و ثانيهما: أن ينعدم العلّة بعد الإيجاد، و هذا بعينه بقاء المعلول بعد انعدام علّته، و الدليل إنّما يتوقّف تمامه على نفيه لا على نفي ما يجامعه و يقارنه و هو التقدّم الزماني، إذ التقدّم الزماني يتحقّق في الصورة الأولى مع صحّة إقامة الدليل، فعُلِم أنّ تسمام الدليل لا يتوقّف على نفي التقدّم الزماني، بل على عدم بقاء المعلول بعد انعدام العلمّ. و بناء كلام الشارح درحمه الله على أنّ الدليل إنّما يتوقّف على أمرين:

أحدهما: أنَّ المعدوم لا يؤثّر في الموجود

و ثانيهما: أنّه لا يبقى المعلول بعد انعدام علّته، إذ لو ثبتتا لحصل جملةٌ موجودةٌ معاً وتمّ الدليل. و لمّا كان ظاهر كلام الإمام لم يلائم الحمل على الثاني، حمله على الأوّل.

ثمّ؛ لماكان أحد أنواع التقدّم الزماني يتحقّق في صورة بقاء المعلول بعد انعدام العلّة و كان مقارناً له ملازماً معه، فلا يبعد كلّ البعد أن يحمل التقدّم الزماني على ما يعقارنه و يلازمه، أشار إلى أنّ مراد الإمام هو هذا، و يؤيّده أنّ ما ذكر في أوّل النمط الخامس هو إثبات أنّ بقاء المعلول بعد انعدام العلّة مستحيل، لا أنّ تقدّم العلّة على معلوله بالزمان غير جائز، فتأمّل!

 ١٩. فإن قلت: هذا الدليل منقوض بالصور النوعية المستعاقبة و بمالحوادث اليسومية المتعاقبة المتسلسلة، لجريانه فيهما؛

قلت: لمّا كانت الجملة في هذه الصورة ليست موجودةً بل الموجود دائماً واحدٌ منها، فلا يمكن طلب علّة الجملة، بل إنّما يطلب في كلّ وقتٍ ما هو علّة واحد منها موجودٌ في ذلك الوقت.

و الكلام بعدُ محل نظرٍ، لأنَّ تلك الجملة و إن لم تكن موجودة في آنٍ واحدٍ، لكنها موجودة في مجموع ذلك الزمان الغير المتناهي، و كما أنَّ الموجود المجتمع الأجزاء يحتاج إليها يحتاج إليها لذلك؛ فتأمّل الكونه ممكناً أو ممكنات كذلك المجموع المتعاقب الأجزاء يحتاج إليها لذلك؛ فتأمّل ا

ثمّ أقول: حاصل دليل الشيخ يرجع إلى أنّه لمّا كان كلّ واحدٍ واحدٍ وسطاً بين علّتين

خارجتين فالمجموع كذلك، و ادّعى أنّ حكم المجموع هيهنا لم يخالف حكم الآحاد و إن كان قد يخالف، فحينئذ لابد أن يكون المجموع وسطاً بين طرفين خارجين عنه و لمّا فرض عدم التناهي لم يتحقّق طرف خارج عنها فلايرد أنّ المجموع وسطٌ بين طرفين هما جزء السلسلة و ذلك المعلول المعض المفروض أوّلاً.

ثمّ لا يخفى أنّ هذا الدليل من الشيخ دليل إيطال التسلسل على ما لا يخفى و المذكور هيهنا على ما عرفت هو دليل إثبات الواجب على تقدير تسليم تحقق التسلسل، فالبرهانان لا يشتركان في الدعوى، فنقله هيهنا لا يخلو عن ركاكةٍ!

· ٧٠./DB5/ يمكن أن يقال: لعلَّ هذا اصطلاحٌ منهم، و الفرق إنَّما هو في الاصطلاح لا في اللغة.

[١/١٩٧] قال الشارح: فالبعض الَّذي هو علَّة ذلك البعض أولى منه بالعلِّية.

أورد عليه أنّ دعوى الأولوية ممنوعة؛ بل نقول: ذلك البعض أولى بالعلّية بالقياس إلى الجملة، وعلّته علّة بعيدة، كيف و لو الجملة، وعلّته علّة بعيدة، كيف و لو صحّ أنّ علّة العلّة أولى بالعلّية فيلزم أن تكون العلّة البعيدة أولى بالعلّية بالنسبة إلى معلول معلوله؛ هذا خلفً!

على أنّا نقول: لمّا ثبت أنّ العلّة المستقلة للجملة لابدّ أن تكون علّةً مستقلةً لكلّ واحدٍ أو مشتملةً على علّة كلّ واحدٍ فما فوق المعلول الأخير إلى غير النهاية كان أولى بالعلّية للجملة.

11. أراد ورحمه الله بالعلة المطلقة على ما هو الظاهر العلة المستقلة ، فلاغبار؛ لأنّ العلّة المستقلة للجملة لابد أن تكون علّة مستقلة لكلّ واحدٍ من آحاده، إذلو استند شيء من آحاده إلى غيره لاحتاج الجملة إليه بالضرورة، فلم يكن ما فرضناه مستقلاً مستقلاً بإيجاد الجملة؛ هذا خلف؛ و أمّا العلّة «بالحقيقة» في قلوله : «لم تكن علّة للجملة بالحقيقة» لو لم يكن المراد منها المستقلة كان هذا الكلام في محل المنع. إذ علّة الجنز، مطلقاً علّة للجملة لا محالة في الجملة حقيقة لا مجازاً، ولو كان المراد منها العلّة المستقلة كان هذا الكلام في محل المراد منها العلّة المستقلة مطلقاً علّة للجملة لا محالة في الجملة حقيقة لا مجازاً، ولو كان المراد منها العلّة المستقلّة المستقلة عنه العلّة المستقلة المستقلة عنه العراد منها العلّة المستقلة عنه العلة المستقلة المستقلة المستقلة عنه العراد منها العلّة المستقلة عنه العراد منها العلّة المستقلة المستقلة المستقلة عنه العراد منها العلّة المستقلة المستقلة عنه العراد منها العلة المستقلة العراد منها العلّة المستقلة المستقلة عنه العراد منها العلّة المستقلة العراد منها العراد علية في العراد منها العراد الع

# يرجع إلى ما ذكره الشارح؛ فتأمّل!

[١٩٧ه-٣/٢٦] قال الشارح : لمَا ثبِت أنَّ كل جملةٍ ....

فيه بحثُ، لأنّه تبيّن فيما سبق بقول الشيخ: «و إمّا أن يقتضي علّة هي بعض الآحاد و ليس بعض الآحاد أولى بذلك من بعض الآخر».

17. الشارح ـ رحمه الله ـ لم يجعل المطلوب في هذا المقام مجرّد وجود الواجب على ما فسّره به، بل كونه ـ تعالى ـ منتهى كلّ سلسلةٍ على ما صرّح به آخراً موافقاً لما ذكره الشيخ حيث قال: «فإذن كلّ سلسلةٍ تنتهي إلى واجب الوجود بذاته و هو المطلوب»، وحينتة لا شكّ في مدخلية الفصلين في إثبات المطلوب.

و أمّا الفصل السابق عليهما و هو قوله: «كلّ علّة جملةٍ هي غير شيءٍ من آحادها»... إلى آخره، فيحتاج إليه بيان أنّ كلّ سلسلةٍ مترتّبةٍ من عللٍ و معلولاتٍ لم تكن فيها علّة غير معلولةٍ يكون الواجب طرفاً لها، لائه إذا ثبت احتياجها إلى علّةٍ خارجةٍ و ثبت في ذلك الفصل أنّ العلّة الخارجة علّة لكلّ واحدٍ من آحاد السلسلة لزم كون تملك العلّة الخارجة طرفاً لتلك السلسلة لا محالة، و حسينتن لا يلزم الفاصلة بين السطلوب و مقدّماته، و على ما حمله صاحب المحاكمات كلام الشارح حيث جعل المطلوب وجود الواجب يصير الفصلان الأخيران على توجيهه مستدركاً؛ فتأمّل ا

[١٩٨/ ١/١٩٨] قال الشارح : و القسم الأوّل يقتضي احتياجها إلى علّهٍ خارجةٍ عنها هي طرفً لها.

كون الواجب طرفاً للسلسلة الغير المتناهية الغير المشتملة على علّةٍ محضةٍ و إنْ كان منافياً لعدم تناهيها، إلّا أنّه لازمٌ على قرض تحقّقها، يلزم حينتذٍ بطلان عدم التناهي، لكن ليس بناء الدليل عليه، على ما عرفت.

٢٣. استلزام الشيء لأمر لا يقتضي أن يكون الملزوم إذا وُجد رُجد اللازم معه، كيف و التناهي من اللوازم الخارجية للجسم مع أنّ الجسم موجودٌ في الخارج دونــــ؟! و أيــضــــأ لوازم المهيّة كالزوجية بالقياس إلى الأربعة اعتبارية و ليست متأصّلة في الوجود على ماصرّحوا به، و إلّا امتنع اتّصاف المهيّة بها في الذهن، إذ من الضروري أنّ كلّ صفةٍ من شأنها الوجود في الخارج، امتنع اتّصاف الشيء بها إلّا بوجودها فيه بحسب الخارج على ما ذكره كثيرٌ من أجلّة المتأخّرين، و من المعلوم أنّ الاتّصاف الذهني ليس بحسب الوجود الخارجي للصفة.

و لو قيل: تلك الأشياء مستلزمة لوجودها ضرورة عدم جواز انفكاك الوجود عن الشيء، فما به الاختلاف مستلزمً لما به الاتّفاق لكان أخصر و أوضح في السؤال.

و الحقّ في الجواب أن يقال: كلامه \_رحمه الله \_ مبنيَّ على أنَّ الوجود ليس بالازم الشيء ، لإنهم فسّروا اللازم الخارجي بما يكون عروضه مستنداً إلى خصوص الوجود الخارجي، و اللازم الذهني ما يستند عروضه الى خصوص الوجود الذهني و يسمّى معقولات ثانية، و لازم المهيّة من حيث هي بما لم يكن لخصوص أحد الوجودين فيه مدخل، و يفهم منه أنّه لابدٌ من مدخلية الوجود المطلق \_على ما صرّح به بعض المحقّقين \_، فيخرج الوجود عن أن يكون لازماً.

و أمّا تعريف اللازم بما يمتنع انفكاكه عن المهيّة، فالمراد منه ما يمتنع انفكاكه عن المهيّة الموجودة على ما صرّح به المحقّق الشريف ليمتناول لازم الوجود، و المهيّة و لم يختصّ بالاخير. /DA6/و لا يخفى انّ المتبادر من هذه العبارة ما عدا الوجود، نظير ذلك إنّهم عرّفوا العلّة بما يحتاج إليه الشيء و يدخل فيه الإمكان نظراً إلى الظاهر، فحينئذٍ لم تتحقّق علّة تامّة بسيطة، و هو خلاف ما صرّحوا به، فقال بعض المحقّقين: المسراد من الشيء الممكن، و المتبادر منه حينئذٍ ما عدا الإمكان. قال الشيخ في المقالة الأولى من منطق الشفاء: «إنّ كلّ واحدٍ من الوجودين يلحق بالمهيّة خواصّاً و أعراضاً تكون للمهيّة عند ذلك الوجود و يجوز أنّ لا تكون له في الوجود الآخر، و ربّماكانت له لوازم تلزمه من حيث المهيّة لكن المهيّة تكون متقرّرة أوّلاً ثمّ يلزمها شيء؛ انتهى». و ظاهر أنّ التقرّر هو الوجود، فهذا الكلام صريح في مدخلية الوجود في اللازم، فيخرج عنه نفس الوجود.

٢٤. استفاد من قول الشيخ: «و لكن لا يجوز أن تكون الصفة الَّتي هي الوجود للشيء

إنّما هي بسبب مهيئته التي ليست هي الوجود» أنّ الصفة التي هي الوجود يجوز أن تكون بسبب المهيّة الّتي هي الوجود على طريق المفهوم، فيكون وجود الواجب معلولا لذاته، فأشكل عليه الأمر في أنّه يلزم حينئذ أن يكون الشيء متقدّماً على نفسه، فأجاب بما فصّله. و ملخّصه أنّ اللازم هيهنا تقدّم الوجود على كونه موجوداً. و هو المسراد بقوله: «وجوده»، فلا يلزم تقدّم الوجود على الوجود و لا تقدّم كونه موجوداً على كونه موجوداً و يدلّ على ما ذكرنا قوله فيما بعد، بل اللازم أنّ الوجود سنتقدّمُ على كونه موجوداً و لامحذور فيه، و بنائه على تخيّل أنّ العلّة إن كانت غير الوجود كانت متقدّمةً بالوجود على معلوله أي: كانت موجودة أوّلاً فصار المعلول موجوداً. و أمّا إذا كانت العلّة ننفس الوجود فيكفي في العلّية تقدّمه بنفسه لا بوجوده، حتّى يلزم تقدّم كونه موجوداً على كونه موجوداً.

و جميع ذلك تعسّف ! فإن قول الشيخ حيث قيد المهيّة بكونها غير الوجود ليس من جهة أنّ حكم ما هو عين الوجود بخلاف ذلك، بل من جهة أنّ الحال فيه أظهر من أن يخفى، ضرورة أنّ الشيء لا يكون سبباً لنفسه، بل المهمّ له نفي ما ذهب إليه جمهور المتكلّمين: إنّ ذات الواجب تعالى خير الوجود وكانت سبباً لوجوده، فلذا قيّد المهيّة ؛ أو من جهة التنبيه على أنّ المراد بالمهيّة غير الوجود على ما ذكره صاحب المحاكمات.

و أمّا الفرق بين الوجود و غيره فتحكّم، لأنّ العقل يحكم بأنّ العلّة ما لم تكن موجودة أوّلاً لم يوجد المعلول سواءً كان عين مفهوم الوجود أو غيره. و أيضاً كون الواجب عين الوجود و مع هذا كان وجوده معلولاً لذاته ممّا لم يذهب إليه الشيخ و لاغيره، فكيف يمكن حمل كلام الشيخ عليه؟ فتأمّل و لا تتخبّط!

ه٢٠. أقول: هذه المناقشة مبنيّة على اعتبار مفهوم الشرط، وأنّه على تقدير انتفاء الشرط ينتفي الحكم الذي هو لزوم أحد الأمرين. و أنت تعلم أنّ القول بالمفهوم ممّا نفاه بعض الأصوليين، و من قال به فإنّما اعتبره فيما إذا لم يوجد للتقييد فائدة أخرى. غير أن نقيض الحكم ثابت لما لم يتحقّق القيد. و هيهنا يحتمل أن يكون تخصيص لزوم أحد الأمرين بتقدير عدم المقارنة بناءً على أنّ عدم المقارنة هو الحقّ عند الشيخ، و إليه ذهب الشارح،

ر المقصود نقل اعتراضه على المذهب الحقّ و الإشارة إلى دفعه.

و أمّا أنّ هذا الاعتراض عام الورود وكان قائماً على ما اختاره الإمام أيضاً فلا يتعلّق به غرض الشارح ـرحمه الله ـ، فهذا وجه التخصيص في النقل.

و أمّا ما ذكره من التوجيه بقوله: «لا يقال»، فغير نافع في تصحيح النقل و إنْ كان نافعاً في صحّة التخصيص المذكور، فالمقصود منه دفع ما أورده من النظر /DB6/ الذي حاصله أنْ لا وجه لتخصيص لزوم أحد الأمرين بتقدير عدم المقارنة، لا دفع ما ذكره من عدم صحّة نقل التخصيص.

٢٦. فيه بحث أمّا أوّلاً فلأنّ هذا الكلام مشترك الورود بين ما ذكره الإمام وبين ما ذكره الشارح نقلاً عنه كما يظهر بأدنى تأمّل او ليس له اختصاص بما نقله. فهذا الإيراد لو ورد لكان وارداً على الإمام لا على الشارح؛ وأمّا ثانياً فلأنّ حقيقة الواجب لوكان هو الوجود بشرط عدم العروض فلا يمكن دخول هذا الشرط العدمى في حقيقة الواجب ـ تعالى شأنه ـ و لا أن يكون التقييد به داخلاً فيها أيضاً، فيبقى مجرّد الوجود، فيلزم التساوي بين وجود الواجب و وجود الممكنات في الحقيقة؛ و إن التّزم التساوي في الحقيقة النوعية و إنّ الترق بينه و بينها بالأمور الخارجية فكان مكابرة قاحشة، وكيف يمكن القول بأنّ وجود الواجب الذي اتّصف بالوجوب عين حقيقة وجود الممكن الذي اتّصف بالإمكان مع أنّ الوجوب و الإمكان من لوازم المهيّة، و باختلافهما يختلف الذات و المهيّة؟!

وأمّا إنّ الإمام اعترف بتساويهما من حيث الوجود و لا يلزم تساويهما مطلقاً، فجوابه إنّ الإمام جعل تساويهما محذوراً و أورد ذلك إيراداً على الشيخ، فعلو أراد بستساويهما مجرد الاشتراك في كونها وجوداً فذلك يرجع إلى أنّها مشتركة في مفهوم الوجود، و إنّ الوجود مشترك معنوي بينهما، و ذلك ممّا لم ينكره الشيخ، بل اثبته؛ فعلم أنّ العراد منه الاشتراك في الحقيقة النوعية؛ و قد عرفت فساده.

٢٧. هذا ما ذهب إليه أهل التحقيق، و هو أنّ الوجود شخصٌ واحدٌ قائمٌ بـذاتـه و موجوديته بنفسه و هو عين ذاته ـ تعالى ـ.، و موجودية ما عداه من الممكنات بسبب علاقةٍ بينها و بينه، إلّا أنّ حقيقة تلك العلاقة غير معلومةٍ لنا، فالموجود متعدّدٌ و الوجود

واحدً، كما أنّ الشمس واحدً و المشمّس متعدّدُ.

و قد نُقِل عن المحقّق الشريف هيهنا حاشية هذه: «أمّا إنّ الوجود ليس بكلّي ف لأنّه لوكان كلّيةً و إنّه محالً؛ و أمّا أنّه لا يتعدّد لوكان كلّيةً و إنّه محالً؛ و أمّا أنّه لا يتعدّد فلأنّ كلّا من فرديه لوكان مجرّد الوجود لزم أنْ يكون الوجود مع وحدته متعدّداً، و أنّه محالً، و لوكان الفرد هو الوجود مع شيءٍ لزم تركّب الواجب و أنّه أيضاً محالً.

أقول: فيه بحث، أمّا في المقام الأوّل فلأنّ الوجود الذي هو عين الواجب هو الوجود الشخصي البسيط، و قول الوجود المطلق قول العرض العامّ، فلا يلزم أن تكون للواجب مهيّة كلّية؛ و أمّا في المقام الثاني فلأنّ تعدّده بتعدّد أفراده الّتي يكون المطلق عرضياً بالنسبة إليها، وكلّ واحدٍ منها بسيطٌ داخلٌ تحت مفهومٍ عرضيٍ، فلا يلزم التركيب أصلاً، ولو سلّم ففي الممكنات دون الواجب.

٢٨. فيد نظرٌ ظاهرٌ، إذ المبيّن إنّ البياض ليس ذاتياً لهما، وأمّا أنهما لا يشتركان في ذاتي أصلاً فغير لازم ممّا ذكر؛ بل لا يصح في نفسه، لأنّ دخولهما تحت مقولة الكيف الذي هو الجنس العالي ضروريٌ. و لا يذهب عليك أنّ توجيد السؤال لا يتوقّف على ادّعاء كونهما نوعين منفردين لا يدخلان تحت جنس أصلاً، فإنّ الأنواع المندرجة تحت جنس و هي أكثر الأنواع، بل جميعها على رأي الشيخ، حيث ذهب إلى أنّ النوع الإضافي أغمُّ مطلقاً من الحقيقي، نها أسماءٌ، فيتوجّه السؤال المذكور.

[۱۰۲۰۱-۱۳۳۹] قال الشارح: كالبياض المقول على بياض الثلج و بياض العاج، لا على السواء. المشهور أنّ البياض جنسٌ لما تحته من المراتب المختلفة شدّة و ضعفاً، و الحقّ أنّ المقول بالتشكيك هو الأبيض بالقياس إلى الجسمين كما صرّح به أوّلاً، و كذا ليس صدق الوجود على وجود العلّة أقدم من صدقه على وجود المعلول بأن يُقال: صار وجود العلّة وجود العلّة وجداً فصار وجود المعلول، أي: وجدت العلّة فوجد /AT/ المعلول، أي: صارالعلّة موجودة فصار المعلول موجوداً، فالمقول بالتشكيك هو الموجود بالقياس إلى العلّة و الموجود بالقياس إلى وجوديهما. و قس عليه سائر أنواع التشكيك؛

# فتأمّل!

٢٩. فيه إن تجرّد وجود الواجب هو مناط الواجبية عند الحكيم، فكيف يمكن احتياج
 الواجب فيه إلى شيءٍ؟!

على أنَّ لنا أن نرَّجع هذا إلى أمر وجودي و هو كون الواجب موجوداً بذاته، فتأمَّل!

[٢٠٢٧ ـ ٣/٣٥] قال الشارح: لمّا ثبت أنَّ الوجود مشتركُ فهو ....

يمكن الجواب بأنّ الوجود المطلق يقتضي عروض نفسه للواجب أيضا، أو إنّ الوجود المطلق لا يقتضي شيئاً، بل المهيّات تقتضي العروض.

و الحقّ أن يُفصّل و يُقال: إنْ أراد أنّ المطلق يستنضي عسروض أفسراده للسهيّات أو الاعروضها فالجواب ما ذكره الشارح، و إنْ أراد أنّ المطلق يسقتضي عسروض نسفسه أو لاعروضها، فالجواب ما ذكرنا على الوجهين؛ فتأمّل!

### [٢٠٢/١/٢٠٢] قال الشارح: لأنّ دليلهم انّذي عليه يعولون و به يصولون قولهم:

لا يخفى أنّ الشكّ إنّما ينافي التصديق بثبوت الوجود لمهيّة المثلّث، و لاينافي تعقّل مهيّة الوجود، بل يستلزمه. ففيما نقله الإمام ليس استدلالٌ على المغايرة بين الأمرين بأنّ أحدهما معلومٌ و الآخر غير معلوم، لأنّ المهيّة في صورة الشكّ كما علم علماً تصوّرياً فكذا الوجود، وكما أنّ الوجود ليس معلوماً علماً تصديقياً، بل ثبوت الوجود للمهيّة فكذا المهيّة، فلا فرق.

و الحقّ إنّ الاستدلال على مغايرة الوجود للمهيّة، فإنّا نـعقل المـهيّة و نـغفل عـن وجودها مثل ما ذكره الإمام لادليل الشكّ ، فتأمّل ا

٣٠. أقول: ما نقله الشارح ـ رحمه الله ـ عن الإمام ذكره الإمام قبل هذا البحث في دليل بطلان الدور على ما نقله، حيث قال: «المعتمد في إبطال الدور أن يقال: العلّة متقدّمة على المعلول، فلو كان كلّ واحدٍ منهما علّة للآخر لكان كلّ واحدٍ منهما متقدّماً على الآخر، و إذا كان كذلك كان كلّ واحدٍ منهما متقدّماً على المتقدّم إذا كان كذلك كان كلّ واحدٍ منهما متقدّماً على المتقدّم

على الشيء متقدّمٌ على ذلك الشيء، فيلزم تقدّم كلَّ منهما على نفسه، و ذلك محالٌ، بأنَّ المراد بالتقدّم هيهنا هو الذاتي و سنبيّن بعد ذلك أنّا لا نعقل من تقدّم العلّة بالذات على المعلول إلّا كون العلّة مؤثرة في المعلول. فقول القاتل: لو كان شيئان كلّ واحدٍ منهما علّة للآخر لكان كلّ واحدٍ منهما متقدّماً على الآخر يرجع معناه إلى أنّه لو كان شيئان كلّ واحدٍ منهما علّة للآخر، و لا يبقى حينئذٍ بين التالي و المقدّم منهما علّة للآخر، و لا يبقى حينئذٍ بين التالي و المقدّم فرقٌ».

هذا كلامه في ذلك البحث، ولمّا لم يكن من دليل بطلان الدور أثرٌ في متن الكتاب لم يذكر الشارح هذا الاعتراض على ما اعترضه من دليل بطلان الدور، بل إنّما نقل هذا على كلام الشيخ في هذا البحث، لانّه مثل ما ذكره في دليل بطلان الدور، و الاعتراض جار فيه. فنقل الاعتراض على هذا الكلام و أجاب عنه ليسلم كلام الشيخ عن الردّ و الإيسراد و لايبقى له مجال اعتراض، و ينحلّ به ما اعترض على ذلك البحث أيضاً من غير خروجه عن الكتاب على عادته المستمرّة في هذا الشرح.

و حينئذٍ يندفع جميع ماذكره صاحب المحاكمات إلّا ما أورده بقوله: «ثمّ الإمام لم يقل إنّ معنى تقدّم العلّة بالوجود هو التأثير»... إلى آخره، إذ يتحقّق الفرق بين الكلامين، فإنّ ما ذكر في بطلان الدور هو تقدّم العلّة مطلقاً، و ما ذكره الشيخ هيهنا هو تقدّم العلّة بالوجود، ففي الأوّل لم يبق الفرق بين المقدّم و التالي بخلاف الثاني.

و الجواب أنّه لو قال الإمام ذلك في هذا الموضع، فللشارح أن يقول مثل هذا في دليل بطلان الدور، إذ معلومٌ أنّ المراد من تقدّم العلّة هنالك تقدّمها بالوجود أو بالعدم، فيظهر الفرق بين المقدّم و التالي. وكون هذا القيد مذكوراً في هذا البحث و لم يكن مـذكوراً صريحاً في دليل بطلان الدور ممّا لا يسمن و لا يغني من جوع؛ هذا.

ثمّ إنّ الشارح لم يتوجّه لاعتراضه المذكور على هذا البحث، لأنّ الإمام أحال بيان أنّ معنى التقدّم و معنى التقدّم بالذات هو التأثير إلى النمط الخامس، حيث بحث فيها عن معاني التقدّم و التأخّر و /DB7/ بيّن الامتياز بين المعاني، و هو الموضع اللّائق بهذا البحث. و قد ذكر الاعتراض في هذا النمط و نقله الشارح هناك و اجاب عنه، و قال في الجواب: تـقدّم

الشيء الذي منه الوجود على الشيء الذي له الوجود في الوجود معلومٌ ببديهة العقل، و ليس الغرض من هذه البيانات و الأمثلة تعريفه و لابيانه؛ هذا.

و أمّا ما نقله صاحب المحاكمات في هذا البحث عن الإمام فغير مطابق، لأنّ الإمام في هذا البحث قال هكذا: «ستبيّن في النمط الخامس من هذا الكتاب أنّ تقدّم العلّة على المعلول بالذات إنْ أريد به كونها مؤثّرة فيه فهذا معلوم مسلّم، و لكن قول القائل: العلّة متقدّمة على المعلول بالوجود يرجع حاصله إلى أنّ العلّة لا تؤثّر في السعلول إلّا بعد وجودها. هذا هو المصادرة على المطلوب الأوّل، فإنّا ندّعي أنّ المؤثّر في وجود الله متعلى هو نفس مهيّته فقط، لا باعتبار وجود آخر سابق، فيكون كلامهم إعادة لمحلّ النزاع بعبارة أخرى». و لا يخفى عليك أنّ ما ذكره الإمام يرجع إلى أنّ قوله: «العلّة متقدّمة على المعلول بالوجود» إعادة للشرطية المذكورة، و هي إنّه لو كانت علّة كانت متقدمة بالوجود، لا إنّه كان عين التالي، لأنّه مضمون هذا القول هو مضمون الشرطية على تقدير بالوجود، لا إنّه كان عين التقدّم، فما تقل من أنه إعادة التالي بعينه ليس على ما ينبغي.

٣١. ظاهر كلام الإمام في شرحه مشعرٌ بأنّ الوجه الأوّل من هذين الوجهين نقض تفصيليّ حيث قال: «و إنْ تنزّلنا عن هذا المقام لكنّا نقول: لِمَ قلتم: إنّ كلّ علّةٍ فهي متقدّمة بالوجود على المعلول، ألا ترى أنّ مهيّات الممكنات قابلة لوجوداتها، فمهيّاتها علل قابلية لوجوداتها، ففي هذا الموضع العلّة القابلية لا يجب تقدّمها على المعلول بالوجود، و إذا كان كذلك فلِمَ لا يجوز مثله في العلّة الفاعلية؟» و لا يخفى توجيهه.

ثمّ ما ذكره صاحب المحاكمات في توجيه الشرح من الترديد غير ملائم للفظ الشارح، بل الحقّ أن يوجّه بأنّ النقض إنّما يتوجّه إذا كان قبول المهيّة للوجود بحسب الخارج، إذ في صورة كون القبول في الذهن لا يتخلّف الحكم وهو التقدّم بحسب الوجود، لأنّ القبول في الذهن إنّما يقتضي تقدّم القابل في الوجود بحسب العقل؛ و الأمر كذلك، لأنّ المهيّة متحقّقة في العقل أوّلاً ثمّ عرض له الوجود الخارجي على ما هو شأن المعقولات الثانية. فالناقض إذا زعم أنّ المهيّة قابلة للوجود في الخارج لابد أن يزعم أنّ المهيّة ثابتة في ظرف الخارج أوّلاً ثمّ عرض له الوجود، إذ من الضروري أنّ ثبوت الشيء للشيء في ظرف

يقتضي تقدّم ثبوت المثبت له في ذلك الظرف، فلابدً أن يكون ممّن يزعم أنّ الثبوت أعمُّ من الوجود و المهيّة، ثابتةً أوّلاً، ثمّ يحلّ الوجود فيها.

و أراد «بكون الاتصاف عقلياً» أنّ ظرفه هو العقل، و «بالصفة الخارجية» ما يتناول الوجود الخارجي لابدٌ أن يكون صوجوداً الوجود الخارجي لابدٌ أن يكون صوجوداً خارجياً بالضرورة، فلو كانت المهيّة فاعلة لوجودها كانت متقدّمة بالوجود على الوجود و أمّا القابلية فإنّما يقتضي أن يكون القابل متقدّماً بالوجود على المقبول في ظرف القابلية، و القابلية إنّما هي في الذهن، فاللازم تقدّمها على الوجود الخارجي بحسب الوجود الذهني، فلا محذور!

٣٣. نشرح كلام الشارح ليظهر اندفاع ما أورده من الأنظار؛ فنقول: معنى كلامه ـ رحمه اللّه ــ أنّ في القسم الثاني يلزم كون واجب الوجود المتعيّن معلولاً لغيره في الجملة، وكونه معلولاً لغيره في الجملة على هذا التقدير و إنْ كان ظاهراً من جهة التعيّن لكن الشيخ لم يكتف بهذا القدر، بل أراد تفصيل تلك المعلولية: إنَّها إمَّا من جهة وجوب الوجود أيضاً. أو من جهة التعيّن فقط، و ما كان من جهة التعيّن فإمّا أن يتضاعف الاحتياج و المعلولية فيه أو يتحقّق أصل الاحتياج من دون التضاعف، و على هذا التقدير إمّا يلزم المطلوب أيضاً مع الاحتياج أو يلزم الاحتياج فقط، فقسّم واجب الوجود إلى الأقسام الأربعة و ألزم في التسم الأوّل مع المعلولية من جهة التعيّن المعلولية من جهة كونه واجب الوجود، حيث قال: «و هو أن يكون معنى واجب الوجود لازماً لتعيّنه المعلول لغيره محالٌ». و في الثاني تضاعف الاحتياج و المعلولية بالقياس إلى الغير، و في الثالث مجرّد المعلولية، و في الرابع المعلولية مع كونه مستلزماً للمطلوب، و لهذا السبب أبطل القسم الرابع و قال في التقدير الأوّل: إنّه يلزم المطلوب إذ ليس فيه إلّا ثبوت التوحيد، و أشار إلى ما ذكرنا حيث قال: «ثمّ شرع في تفصيل الأقسام، فبيّن أنّ القسم الأوّل... إلى آخره،/DA8/ فتلك المقدّمة و إنْ كانت ظاهرةٌ لا تحتاج إلى الاستدلال إنْ أخذت مجملةٌ لكن تفصيلها ممّا يحتاج إلى البيان الّذي ذكره الشيخ، و قد عرفت أنّ الشيخ لم يكتف بهذا الاجمال، بل اختار التفصيل المذكور ليلزم في أكثر الأقسام مع المعلولية من جهة التعيّن محذورٌ آخر ترويحاً للدليل بإلزام كثرة المحذور، فظهر اندفاع ما ذكره بقوله: «و هذا لا حاجة له إلى دليل».

ثمّ لمّا جعل الفساد هو المعلولية لكن بالتفصيل المذكور فيحتاج إلى وضعها و إجراء الدليل عليها، وما ذكره من أنّه يكفي أن يقال: لو لم يكن تعيّنه لكونه واجب الوجود... إلى آخره و إنْ كان صحيحاً إذ لا شكّ أنّ هذا التقدير أخصر، لكن لا يلزم استدراك المقدّمة في البيان لمن جعل الفساد المعلولية، و ذلك ظاهرٌ. و لعلّه إنّما اختار هذا التطويل حيث جعل المحذور المعلولية، ثمّ فصّلها لضمّ النشر فاندفع الثاني أيضاً.

و أمّا حديث التقريب فالأمر فيه هيّن، إذ المراد أنّ الكلّ مستلزمٌ للمعلولية، و هي محال، و كذا في كلام الشيخ، و لعلّه إنّما عدل عن الظاهر إيماءٌ إلى أنّ اللازم ليس مجرّد المعلولية من جهة التعيّن على ما وضعه أوّلاً، بل مع أمور أخر مذكورةٍ مفصّلة.

و أمّا إنّ تلك المقدّمة مذكورة أوّلاً و ثانياً في القسم التالث و ثالثاً في القسم الرابع، بل في القسم الثاني أيضاً حيث ذكر أنّه يتضاعف الاحتياج إلى الغير، فجوابه إنّه قد مرّ أنّ تلك المقدّمة ظاهرة من حيث الإجمال و من حيث خصوصية الاحتياج من جهة التعيّن، و بهذا الاعتبار مأخوذة معتبرة في تلك المواضع و في الموضع الأوّل معتبرة تفصيلاً، و ذلك محتاج إلى البيان المذكور.

٣٣. ما ذكر أوّلاً هو لبيان الملازمة حيث قال: «لأنّ التعيّن إمّا أن يكون هو المهيّة» ... إلى أخره»، و هيهنا يريد إثبات افتقار وجود الواجب إلى غيره بوجدٍ آخر من عند نفسه، و ليس بصدد توجيه كلام الشيخ، لأنّه وجّهه أوّلاً.

٣٤. الصواب ترك معلوليتهما لثالث لأنّ المعلولية لثالث مذكورةً في الدليل، فلو صحّ قوله: «فإنّه لو لم يكونا معلولي علّةٍ ، قوله: «فإنّه لو لم يكونا معلولي علّةٍ ، للآخر و لم يكونا معلولي علّةٍ ، لم يكن لشيءٍ منهما احتياجٌ في الوجود إلى الآخر، وكان كلٌّ منهما بحيث يصح انفراده عن الآخر»، كان متناولاً لصورة كونهما معلولي ثالثٍ، و لم يدلّ على انحصار حال اللازم و الملزوم في علّية أحدهما للآخر.

نعم يرد على الدليل أنّ التالي و هو عدم احتياج شيءٍ منهما إلى الآخر مترتّبُ على عدم كونهما علّةً للآخر، و لا مدخل فيه لعدم كونهما معلولي علّة ثالثة أصلاً، و لعلّه هو

مراده، و لو اريد من الاحتياج مطلق اللزوم كانت المقدّمة في مرتبة الدعوى و في قرّتها فتأمّل!

ثمّ إنّ الشارح \_رحمه الله \_ زاد هيهنا احتمال كون جزء الملزوم علّة، إذ يكفى لكون الشيء ملزوماً لأمر كون جزئه علّة مستقلّة له، لأنّ الجزء حينئذ ملزوم اللازم، و الكلّ ملزوم للجزء فيلزم ملزومية الكلّ له. و قيّد المعلول «بالمساواة» لأنّ المعلول لمّا جاز أن يكون له علل متعدّدة، فلم يكن ملزوماً لشيء معين منها إلّا بشرط المساواة، و قوله: «أولجزء منه» معناه أنّ الملزوم معلولٌ لجزء اللازم، و صار المعنى أنّ الملزوم معلولٌ للازم أو نجزء اللازم بشرط أن يكون مساوياً للازم، فالمساواة بالنسبة إلى اللازم فقط، و المعلولية تنقسم إلى ما هو بالقياس إلى اللازم و ما هو بالقياس إلى جزئه، إذ المساواة لجزء اللازم لا دخل له في اللزوم، إذ كون الشيء مساوياً لجزء اللازم و ملزوماً له لا يستلزم كونه ملزوماً للازم، إذ لعلّ ذلك الجزء ليس مساوياً لكله بل اعمّ منه، و ما ذكره هيهنا كالتفصيل لما ذكره من قبل في بحث تلازم الهيولي و الصورة و بيانً له، و لهذا قال: هو اعلم؛ أنّا بينًا»، فلا منافاة بين الكلامين بعد ظهور المراد، فتأمّل؛

۳۵. /BBB/أراد «بالدليل» الدليل الذي أقام في مطلق اللزوم. و لا يخفى عليك أنّه لو خصّ بكون الملزوم علّة للازم أو بالعكس، فالملازمة الّتي ذكرها بقوله: «لو لم يكن أحدهما من الملزوم و اللازم علّة للآخر و لم يكونا معلولي علّة ... إلى قوله: وكان كلّ منهما بحيث يصحّ انفراده عن الآخر» كانت ممنوعة، إذ يجوز أن يكون امتناع انفكاك أحدهما عن الآخر بأن يكون جزء الملزوم علّة مثلاً كما ذكرنا آنفاً. و الجواب عن قوله: «فلا يعود القسم الأوّل»، أنّ ماذكره الشارح من العود إنّما هو على تقدير كفاية وجود الواجب في التعيّن، و على تقدير عدم الكفاية يتحتّق لزوم احتياج التعيّن إلى غير وجود الواجب، و هو ظاهر الفساد و الجواب عن قوله: «لاكون الوجود معلولاً له حتّى يكون معلولاً لمهيّته أو صفته»، فالجواب الحقّ عنه: إنّ المراد بواجب الوجود هو وجود الواجب، و الذليل عليد أنّ الشيخ ذكر وجود الواجب موضع وجوب الوجود في مواضع.

و أمّا ما ذكره من الجواب فمردودٌ، لأنّه إذا كان بناء الكلام عــلي أنَّ الوجــود عــين

الواجب أي: عين مهيئته تعالى و قد فسر المهيئة عند قول الشارح : «الوجود بسبب المهيئة» بمهيئة الواجب، فعلى تقدير كون التعين هو المهيئة و كون الوجود عين المهيئة لايستصور التلازم و العلية بين التعين و الوجود حتى يلزم كون الوجود بسبب المهيئة، بل بناء الكلام هيهنا على الإغماض عن عينية الوجود له \_ تعالى \_ و قطع النظر عنها؛ هذا.

نكن إذا كان الكلام في وجود الواجب على ما ذكرناه في الجواب الحقّ وكان بنائه على قطع النظر عن العينية، فلايلائم ما سيذكره الشارح من أنّ التلازم الذي كان الكلام فيه إنّما هو بين واجب الوجود و التعيّن و واجب الوجود موجودٌ و إنْ كان وجوب الوجود اعتبارياً؛ فتأمّل!

ثمّ ما ذكره من السؤال: إنّ هذه الأقسام الأربعة ينفرض على التقدير الأوّل أعني: ما إذا كان تعيند لذاته، فيلزم أن لا يوجد الواجب \_ تعالى شأنه \_! فمردود بأنّه على تقدير كون التعيّن لازما لواجب الوجود و معلولاً له لم يلزم إلّا وحدة الواجب، و هذا ليس محذوراً، بل عين المطلوب.

و الحاصل أنّ اختيار هذا القسم في التقدير الأوّل ليس فيه محذورً، بل يعبت للمطلوب بخلاف التقدير الثاني، إذا الأقسام الأربعة فيه باطلٌ بالتفصيل المذكور. و لو سلّم فلا يلزم عدم الواجب ـ تعالى شأنه ـ إذ هيهنا احتمالٌ آخر، و هو أن يكون التعيّن عين ذاته، و حينئذٍ لا يتصوّر التلازم و العلّية.

و أمّا ما ذكره من الجواب فظاهر القساد، إذ التقدير الأوّل على ما صرّح به الشارح أن يكون التعيّن معلولاً لوجوب الوجود مغائراً له. لا أنّه عينه، و العجب منه أنّه نسى ما ذكر انفاً حيث قال: «و إنّ ساعدنا على اقتضائه علّيةً لا يقتضي إلّا علّيةً في الجمله»، لكن القسم الأوّل ما يكون الواجب الوجود علّةً مستقلّةً للتعين.

٣٦. كون الوجود لا يختلف إلا باختلاف المهيّات المضاف إليها غير ظاهرٍ، إذ لا ينقبض العقل عن تجويز موجودين كلّ واحدٍ منهما ممتاز عن الآخر بحقيقته الشخصية الّتي هي عين الوجود القائم بالنفس و لم يكونا مشتركين في ذاتي أصلاً، و كما أنّ للوجود فرداً واحداً يتحصّل بنفسه من دون الإضافة إلى مهيّة مغائرةٍ له، قَلِمَ لا يجوز أن يكون له أفرادً

كلُّ منها يتحصّل بذاته من غير أن تكون هناك مهيّة مضافة إليها. ثمّ على تقدير التسليم، كان هذا دليلاً آخر مستقلاً و ليس فيه دفع الإيراد عن الدليل المذكور. نعم لو ثبت أن لا تعدّد في فرد مفهوم الوجود، بل المتعدّد إنّما هو الموجود على ما مرّ إليه الإنسارة في المحاكمات ثبت التوحيد، إذ لا يتصوّر كون الوجود له معانٍ متعدّدةٍ، لما تقرّر أنّ الوجود ليس مشتركاً لفظياً، فتأمّل!

٣٧. يمكن حمل «الفاء» على فاء التفصيل، وحينئذٍ لا مناقشة

٣٨. فيه بحثُ إذ يجوز أن يكون المقتضى هو المهيّة و تلك الأمور المنضافة أمـوراً اعتبارية لها مدخلٌ في العلّية، أو يكون المقتضي هو تلك الأمور /DA9/ بـناءً عــلى أنّ التكثّر و التميّز أمرٌ اعتباري، و الاعتباري يصلح أن يقتضي اعتبارياً.

وأقول في توجيه كلام الشارح: لا شكّ أنّ الانسان مثلاً نفس تصوّره أي: نفس مفهومه من حيث إنّه متصوّر غير مانع عن فرض الشركة و صدقه على كشيرين، و زيد نفس مفهومه مانع عنها؛ فبالضرورة مفهوم زيد مشتمل على أمر زائد على الطبيعة الإنسانية منضافة إليها حتّى يكون بسببه مانعاً عن قبول الشركة و هو: التعيّن. و لابد أن يكون موجوداً في الخارج، لأنه جزء زيد الموجود في الخارج؛ و كيف يكون هذا الشخص موجوداً في الخارج و هو في حدّ ذاته عبارة عن الإنسانية و هذا الأمر المسمّى بالتعيّن و لم يكن هذا الأمر موجوداً فيه. و لا يذهب عليك أنّ عند هذا التوجيه يندفع الإيراد.

٣٩. إذا كان الكلّي الطبيعي موجوداً في الخارج كما هو مذهب الشيخ و تبعه الشارح لم يجز ذلك، و هو ظاهرٌ. نعم على تقدير كون الكلّي الطبيعي غير موجودٍ في الخارج و إنّ الجنس و الفصل غير داخلٍ في ذات الأشخاص الموجودة في الخارج حقيقة، و تسميتها بالذاتي مجرّد اصطلاح باعتبار أنهما مأخوذان من الذات بنفسها، لا أنّ الشخص الموجود في الخارج في حدّ ذاته هذه المفهومات على ما هو مذهب من قال بنفي وجود الطبائع في الأعيان على ما قرّره بعض المحقّقين، و اختاره صاحب المحاكمات، يجوز ذلك بحسب النظر الجليل.

وأمّا عند التدقيق فيظهر أنّه لا يجوز، لأنّ الأمر العدمي ثابتٌ للشيء بالقياس إلى غيره

لا يكون ذاتياً بالاتفاق؛ و أيضاً لم يكن حينئذٍ مأخوذاً من نـفس الذات، إذ لا شكّ أنّ لملاحظة الملكة مدخلاً فيه بالضرورة.

ر الحقّ أن لا يُحمل كلام الشارح على أنّ الأمر العدمي فصلٌ للحقائق الموجودة، بل على أنّه فصلٌ للمهيّات المتحقّقة في نفس الأمر.

٤٠ الأمور العدمية أيضاً يحتاج إلى العلّة باعتبار اتّصاف الحقائق بها، و مانحن فيه ممّا يتّصف به الحقيقة الواجبية، فيلزم افتقار الواجب إلى العلّة، غاية الأمر إنّ تلك العلّة أمرً اعتباري. و ذلك لا يضرّ، لأنّ احتياج الواجب إلى الأمر الاعتباري المعدوم في الخارج لاشك أنّه أفحش من احتياجه إلى موجود خارجي

١٤. ليس المراد أنّ التأثير أمرٌ موجودٌ في الخارج و لابدّ له من محلٍ قائمٍ به فيكون ذلك المحلّ موجوداً خارجياً أيضاً، لأنّ محلّ الموجود الخارجي موجوداً خارجيً لامحالة حتى يتوجّه أنّ التأثير أمرٌ اعتبارى ليس موجوداً في الخارج كما ذكره؛ وكذا يتوجّه أنّ محلّ التأثير وما قام به التأثير هو المؤثّر و الفاعل، إذ لاشكّ أنّ التأثير صفةً للمؤثّر قائمٌ به؛ و إن أريد بقابل التأثير ما تعلّق به التأثير فمتعلّق ألأمر الوجودي لا يملزم أن يكون وجودياً، و أيضاً لو وجب أن يكون للتأثير محل قابل له غير المؤثّر فيلزم أن لا يتحقّق التأثير بدون المادّة، بل الظاهر أنّ مراده من القوّة القابلة هي الاستعداد لحصول التعيّن لتلك الطبيعة النوعية، و عندهم أنّ الاستعدادات و الانتقالات من تابع المادّة و لواحقها بالذات أو بالواسطة.

و تحقيق المقام على ما هو رأيهم في المشهور أنَّ تخصّص كلَّ شخصٍ ليس أمراً مستنداً إلى الفاعل المفارق، لما تقرّر عندهم أنَّ نسبة المفارق إلى الكلَّ على السواء و لا إلى المهيّة و لوازمها لاشتراكها فرضاً، بل يكون مستنداً إلى أعراض و لا يمكن أن يستند إلى أعراض قائمة بذلك الشخص لتأخّرها عن تشخّص معروضها، فيكون مستنداً إلى أعراض قائمة بمادة ذلك الشخص إمّا بالذات أو بالواسطة. و أمّا الحال في الشخص فلمّا لم يتقدّم على تشخّص المحلّ فلم يجز أن يصير سبباً لتشخّص المحلّ، و تلك الأعراض مقارنة للمادة في ضمن شخص آخر سابق على ذلك الشخص، وكذا الكلام في التشخص

السابق و الأعراض السابقة عليه، و هذا تسلسلٌ على سبيل التعاقب؛ و من المعلوم أنّ مثل هذا التعاقب لا يتحقّق بدون المادّة، فلا يرد أنّ مثل هذا جارٍ في نفس المهيّة بدون المادّة بأن يكون قبل هذا الشخص كانت المهيّة متشخّصة بتشخّص آخر مكتنفة بأعراض المادّة بأن يكون قبل هذا الشخص كانت المهيّة متشخّصة و التشخّص التابع لها. /DB9/ بسببها صارت مستعدّة لفيضان الأعراض اللاحقة و التشخّص التابع لها.

أقول: على أنّ على تقدير عدم تحقّق مادّةٍ مشتركةٍ هيهنا لا يمكن استناد تشخّص هذا التشخّص بأعراضٍ مقارنةٍ لشخصٍ آخر كان سابقاً عليه و ان اتّحدا نوعاً، مثلاً الأعراض اللاحقة لزيدٍ لا يصير سبباً لتشخّص عمر و بمجرّد الاشتراك في الإنسانية ما لم تكن هيهنا مادّةٌ مشتركةٌ؛ فتأمّل!

و أمّا النقض باشخاص العلوم القائمة بالذوات القابلة، فيمكن أن يجاب عنه بأنّ الكلام في تكثّر النوع في الخارج و ذلك تكثّر ذهني، لأنّ العلم عند القائلين بحصول الأشياء أنفسها في الذهن موجود ذهني \_ على ما صرّح به «المحتّق الشريف» و وافقه بعض المحتّقين \_؛ لكن التفرقة بين الموجود الخارجي و الذهني في ذلك محلّ تأمّل!

٤٢. لا يخفى على المتأمّل المنصف أنّ كون التعيّن عارضاً للواجب على ما هو شأن سائر المهيّات و التعيّنات أقرب إلى الطبع و أظهر عند العقل من كونه معروضاً للـذات، فلهذا اقتصر الشارح عليه.

٤٣. الجواب إنّ المراد أنّ القابل للتكثّر أي: لتكثر الصور ذات المادّة، لأنّ محلّ الانفصال و التكثّر هو الهيولي، لكن اتصّافها بالتكثّر إنّما هو بالعرض، فلا يحتاج إلى محلّ آخر. و الحاصل أنّ الحصر المستفاد من قوله: «إنّما يحتاج إلى فاعلٍ يكثره فقط»، إضافيً بالنسبة إلى التابل، و لا ينافي ذلك احتياجه إلى الصورة و الأعراض التابعة لها؛ و كذا المراد بقبول التكثر لذاته أنّه لا يقبل التكثر لمحلّه.

و الأظهر أن يقال في الجواب: المادّة الفلكية يتكثّر بالنوع، و أمّا المادّة العنصرية فلا يتكثّر بالذات، بل إنّما يتكثّر بتكثّر الصورة بالعرض، فلا يحتاج إلى علّة تكثّرها، و ذلك لأنّ هيولى كلّ العناصر عندهم شخصٌ واحدٌ متشخّصٌ بتشخّص واحدٍ يجامع الاتّصال و الانفصال و يقارن جميع الصور العنصرية و لم ينعدم ذلك الشخص بطريان الانفصال و

الاتصال، وله تشخّصُ بالعرض من قبل الصورة و ذلك يستغيّر بستغيّر الصورة، فالعلّة المتكثّرة لهيولى العنصر هي ما تكثّر الصورة، وأمّا تكثّر الصورة فإنّما هو بأعراضٍ متعاقبةٍ متسلسلةٍ واردةٍ على المادّة، يكون مشخّص كلّ صورة أعراضٍ سابقةٍ عليه مقارنة للشخص السابق على ما عرفت آنفاً، وقد عرفت أنّه لا يمكن توارد تلك الأعراض على النوع بدون مدخلية المادّة، نلوجهين المذكورين.

ثمّ اعلما أنّ السرّ في كون المادّة غير متكثّرة بالذات مع أنّ مادّة زيدٍ في حيّز زيدٍ و كانت ذات وضع بوضع عمر و كانت ذات وضع بوضع عمر و أنّها غير متحيّزة بالذات و لا ذات وضع بالذات، بل الفرق بينهما كالفرق بين الحصص من البياض القائمة باتّصاف جسم متّصل واحدٍ؛ و هذا بخلاف الصورة، فلا يجوز فيها ذلك.

فتأمّل فإنّه من غوامض الفن! و قد مرّ تفصيل ذلك فليُرجع إليه.

23. أقول في دفعه: لو كان الواجب مركباً من مهيّة و تعيّن فلا يخلو إمّا أن تكون تلك المهيّة كلية يمكن فرض صدقه على كثيرين؛ أو جزئية و على الأوّل كانت تلك المهيّة من حيث أنّها متحصلة منتقرة إلى ذلك التعيّن الذي هو غيره، فكانت مهيّة ممكنة و على الثاني كانت تلك المهيّة في نفسها متحصّلة مستغنية عن الشيء الذي فرض أنّه تميّن له، و كان غير مفتقر إلى غيره في الوجود أيضاً، وإلّا لزم افتقار الواجب إلى غيره في الوجود. و إذا ثبت أنّه في وجوده و تحصّله غير مفتقر إلى غيره أصلاً كان واجب الوجود، و لمّا فرض أنّه غير مفتقر إلى غيره أصلاً كان واجب الوجود، و لمّا فرض أنّه غير مفتقر إلى غيره في تعيّنه و تحصّله حبل تحصّله بذاته، فكان تمينه عين ذاته و فنم أمر آخر إليه سمّى بالتعيّن إلّا ما يمتاز به أجنبي إليه. و لم يحصل منهما تركيب حقيقيّ و وحدة حقيقيّة. و لو سلّم فالمقصود أجنبي إليه. و لم يحصل منهما تركيب حقيقيّ و وحدة حقيقيّة. و لو سلّم فالمقصود حاصلً و هو كون الواجب متعيّناً بذاته و أيضاً، لزم تعدّد تعيّن شخص واحد، و هو محالً. حاصلً و هو كون الواجب متعيّناً بذاته و أيضاً، لزم تعدّد تعيّن شخص واحد، و هو محالً. هاقول : الهيولئ في الكائنات الفاسدات يتقدّم بالزمان على الجسم فضلاً عن الذات»، و هن هيهنا يظهر أن قوله: «و الشارح حملها على التقدّم الزماني» ليس بمستقيم.

و أمّا انّ التقدّم الذاتي شاملٌ لجميع الأجزاء، فجوابه: أنّ بعضهم ذهب إلى أنّ الجزء الصوري ليس بمتقدّم على الكلّ بالذات، و منشأ توهّمهم ذلك الخلط بين التقدّم الزماني و الذاتي و عدم التميّز بينهما و سيجيء الفرق بينهما في النمط الخامس. لكن الشيخ لسّا حصل مقصوده هيهنا بلزوم تقدّم جزء واحدٍ فيما إذا تحقّق في المركّب الجزء الصوري، أجرى الكلام على سبيل ارخاء العنان و المماشاة مع الخصم لتبكيته و أورد لفظ «الواحد»؛ و قول الشارح: «و لا يكون وجود الجزء اللاحق متقدّماً على وجود السرير» على هذا الأسلوب أيضاً.

٤٦. قد فسر «المعاني» في التوجيه الثاني بالحقائق المختلفة، والإيراد المذكور /٤٠ الماذكور إيراد عليه، فإن التزم أن الوحدات حقائق مختلفة فيظاهر البطلان، و إن غير التفسير إلى تفسير آخر، فلا يندفع به الإيراد الوارد على التفسير المذكور. و لعلّه لهذا و للزوم ارتكاب المسامحة في التوجيه الأوّل قال: «و الأوضح في القسمة أن يقال».

22. وحينتذ ينبغي تخصيص قول الشارح: «وكلّ واحدٍ من التركّب و الانقسام يقتضي أن يكون ذات الشيء المركّب أو المنقسم ... إلى آخره» بما يكون التركيب و الانقسام فيه بالفعل، و مع هذا لا يلائم قول الشارح: «و قد يكون بحسب الكميّة كمّاً للمتصل إلى أجزائه المتشابهة»، لأنّه صريحٌ في أنّه حمل القسمة الكميّة إلى الأجزاء المتشابهة على المتصلة أو على ما يتناولها.

و أمّا قوله: «و لو أريد به الكمّ المتّصل فله وجهٌ» ... إلى آخــره» فــغير مســتقيم، إذ المنقسم إلى أجزاء مقدارية لا ينحصر في الجسم حتّى يلزم التركّب، بل يجوز أن تكون صورةً.

و قوله: «و هو أيضاً غير مستقيمٍ» غير مستقيمٍ على ما عرفت توجيه كلام الشارح آنفاً.

٤٨. هذا إنّما يرد لو أراد الشارح بيان فساد التمثيل الذي أورده الإمام، و لوكان مراده:
 أنّ التمثيل بالصورة أولى إذ ليس له تقدّم أصلاً، بخلاف الهيولى، إذ لا شكّ أنّ لها تقدّماً زمانياً كما في العناصر، فكيف ماهو بالذات ؟! لا ندفع ما ذكره.

وقد يحصل ممّا ذكرنا وجه آخر لترجيح تمثيل الشارح المحقّق، وهو أنّ الخلاف في تقدّم الجزء إنّما هو في تقدّم الجزء الصوري على ما اعترف به صاحب المحاكمات و نقله آنفاً دون المادّي ، و لهذا عرّفوا في المشهور العلّة المادّية بجزء يكون الكلّ حين وجود بالقوّة، و العلّة الصورية بجزء حين وجوده يكون الكلّ بالفعل، و لعلّ هذا هو سبب هذا التوهّم؛ و قد عرفت أنّ إيراد لفظ «الواحد» ناظرٌ إلى هذا المذهب و مماشاة مع صاحبه، فينبغي حمل الجزء الغير المتقدّم على الصوري ليوانق ما زعمه، و تحصل الفائدة الّتي هي المماشاة مع الخصم. و الحمل على المادّة ذهولٌ عن المقصود.

٤٩. أقول: قد عرفت جوابه!

٠ ٥. قد عرفت جوابد أيضاً!

١٥. هذا مبنيّ على أنّ كلّ محتاج إلى الغير لابدّ له من علّةٍ فاعليةٍ، و لهذا قالوا: العلّة الفاعلية لازمة في جميع المعلولات بخلاف سائر العلل، و العلّة التامّة البسيطة لا يكون إلّا فاعلية، و إذا ثبت احتياج ذلك المركّب إلى علّةٍ فاعليةٍ و قد تقرّر فيما مرّ أنّ فاعل المركّب لا يكون شيئاً من أجزائه ، يلزم الاحتياج إلى الغير الخارج؛ فتأمّل!

ثمّ لمّاكان في عبارة السؤال المنقولة ما يدفعه حيث أخذ فيه كون المسركّب مسمكناً لم يتوجّه المحقّق لدفعه على رأيه من غير ابتنائه على مسألة التوحيد.

٢٥. أقرل: قد صرّح الشيخ بأنّ الوجود الذي هو عين الواجب ليس هو الوجود المطلق الكلّي في مواضع من الشناه، منها ما نقله الإمام عن الإلهيات و سيذكره الشارح. ثمّ الدليلان اللّذان ذكرهما على أنّ الوجود المطلق ذاتيّ للوجود الخاصّ منقوضان بجميع المنهومات الّتي كانت عرضيةً لأفرادها. و حلّ الدليل الأوّل: أنّه إنْ أريد بالاشتمال المتمال الكلّ على الجزء، نختار الأوّل و نمنع كون الوجود الخاصّ على تقدير عدم اشتماله الكلّ على المطلق هذا الاشتمال لم يكن فرداً له بل هو أوّل المسألة؛ و إنْ أريد الاشتمال بالمعنى الأعمّ الشامل لاشتمال الموصوف على الصّفة نختار الثاني و لا يلزم الذاتية، و هو ظاهرٌ.

و حلّ الدليل الثاني أنّ المغائرة بين المعروض و العارض بمعنى الخــارج المــحمول

لايتتضي أن لا يصح إطلاق اسم العارض و حدّه على المعروض؛ نعم إنّما كان ذلك في العارض بمعنى القائم، و ليس كلامنا فيه، إذ الشيء ليس عرضياً بهذا المعنى بالنسبة إلى أفراده، فني الدليل الأوّل خلطٌ بين الاشتمال بمعنى اشتمال الكلّ على الجرء و بين الاشتمال الدي الموصوف على الصفة بالنسبة إلى الصفة، و في الثاني خلط بين العارض بمعنى الغائم، كما في الأعراض.

ثمّ كون الوجود ليس بكلّي مع أنّه مطلقٌ لا يخلو عن سسماجةٍ؛ اللّـهمّ إلّا أن يسريد بالمطلق معنى المجرّد، و مراده أنّ الوجود مفهومٌ واحدٌ شخصيٌ لا يعرض لشيءٍ أصـلاً موجودٌ بذاته و سائر الموجودات موجودةٌ بتعلّقٍ بينها وبينه، كما هو رأي بعض المتألّهين.

[١/٢١٠] قال الشارح : الدلخل في مفهوم ذات الشيء إمّا جزء مهيّته.

فرّق الشارح المحقّق بين الداخل في مفهوم ذات الشيء و هو الداخل في ذات الشيء و حقيقته، فإنّ الداخل في مفهوم الذات قد يكون نفس الذات حيث لا يفهم الذات إلّا مكتنفةً بالعوارض، فالذات داخلةً في مفهوم الذات. و من المعلوم أنّ ذات الواجب \_ تعالى \_ إنّما يصير مدركاً للعقول محفوفاً بعوارض، فالذات داخلةً في مفهوم الذات و ما يحصل منها في العقل، و إنْ كانت عين نفسها؛ فتأمّل!

٥٣. على تقدير كون الصورة الجسمية طبيعة نوعية يلزم أن يوجد لكل صورة جسمية مخصوصة ما يشاركها في نوعها، لا أن كل جسم معين يوجد ما يشاركه نوعاً، كيف و الصور النوعية داخلة في الأجسام الفلكية و العنصرية مختلفة بالنوع؟! و كذا الهيوليات في الأفلاك مختلفة بالنوع مخالفة لهيولي العناصر بالنوع، و اختلاف الأجزاء بالنوع يستلزم اختلاف مركباتها نوعاً لا محالة، فهذا لا ينفي كون الواجب \_ تعالى شأنه \_ ليس شيئاً من الأجسام الفلكية، بل إنّه \_ تعالى - ليس شيئاً من صورها الجسمية؛ إلّا أنْ يُقال: المقصود نفي كونه جسماً بمعنى الجسمية.

و هذا كما ترى، إذ يقال: يلزم التركيب حينئذٍ، و هذا دليلٌ آخر بالحقيقة؛ فليتأمّل؛ والجواب: إنّه إذا ثبت أنّ كلّ ماله مشاكلٌ من نوعه كان ممكناً لذاته، فإذا كان الواجب ــ تعالى ـ جسماً وكانت الجسمية التي هي جزئه طبيعة نوعية و قد وجدت من فردها ما يشاكل جزء الواجب، فكان جزء الواجب ممكناً، و يلزم منه إمكان الواجب، و يرجع قوله: «أو باعتبار الجسمية» إلى أنّ الجسم ممكنّ جزئه الذي هو الجسمية لكونه طبيعةً نوعيةً.

و المقدّمة الأخرى و هي: إنّ إمكان الجزء يسري إلى إمكان الكلّ لمّا كان ظاهراً طوى ذكرها.

30. ليس كلمة «من» صلةً للاستثناء و لاللمفرّغ، لأنّ المستثنى منه في الاستثناء المفرّغ غير مذكورٍ و المفرّغ منه هو المستثنى منه، بل هذا من قبيل ما يقال: هذا مستثنى من الحكم الكلّي الفلاني، و ليس المقصود أنّ الحكم مستثنى منه بل إنّه لا يتناوله، و فيما نحن فيه كلمة «من» داخلة على الحكم المستفاد من قوله: «غير نوعه»، و صرّح به بقوله: «ليس من نوعه»؛ فلا غبار،

ه ه; أي: تلك المقدّمة الأخرى، و هي أنّ الوجود لمّا كان طارياً على الأشياء يكون قائماً بالغير، فلا يشارك القائم بالذات، و حينئذٍ لا يبقى غبارٌ في الكلام.

٥٦. حَمَلَ قول الشيخ : «أعني: الأشياء» على أنّه تفسيرٌ و تخصيصُ للشيء المذكور قبله: و جعل قوله: «لا يدخل» ... إلى آخره إمّا صفة «مهيّة» أو حالاً عن «الأشياء»، فحينئذ يرجع الكلام إلى ما قاله و يصير هذياناً!

و إذا حمل «أعني» على أنّه تفسير للجملة المذكورة، و إنْ كان المقصود بالتفسير هو الشيء المبهم في الجملة الأولى و جعل قوله: «لا يدخل» خبراً عن «الاشياء» لم يبق غبارٌ في الكلام.

و لا يذهب عليك أنَّ جعل الأشياء تفسيراً للشيء المفرد خلاف الظاهر، وكذا جعل «لا يدخل» صفةً أو حالاً خلاف الظاهر المنساق إلى الفهم، و ما الباعث على حمل الكلام على خلاف الظاهر إلاّ إيراد الاعتراض عليه؛ فتأمّل و لاتتخبّط!

٥٧. و ذلك لأنّه يجوز على هذا التقدير أن يكون ذلك الوجود الّذي هو عبين منهيّة الواجب مركّباً من جزئين: أحدهما جنسٌ مشتركٌ بين الواجب و بين غيره، و الثاني فصلٌ

يميّزه عن غيره.

أقول: قد مرّ فيما سبق آنفاً إنّ الواجب لا يشارك غيره في مهيّته و هي أعمُّ من المهيّة النوعية و الجنسية، لأن كلّ مهيّة لما سواه مقتضية لإمكان الوجود، لأنّ الواجب ليس إلا الوجود، و الوجود فرض الله ليس عين مهيّة أخرى و لا جزء لها، فمهيّة غير الواجب ليس وجوداً سواء كانت نوعية أو جنسية، و إذا لم تكن وجوداً لم تكن واجباً بالذات، لما مرّ أنّ الوجود لابد أن يكون عيناً في الواجب، فيكون مقتضية لإمكان الوجود بديهة، إذ بالنظر إلى ذاتها لا يخلو إمّا أنّ يجب وجوده أم لا، و الأوّل هو الواجب، و الثاني هو الممكن، و إذا التضي تلك المهيّة الإمكان فيلزم اقتضاء مهيّة الواجب الإمكان، هذا خلفًا

أمّا أنّ الفصل يحتاج إليه لمطابقة المهيّة العقلية الموجود الخارجي، فجرابه: أنّ الشيخ لم يقل: فليس له فصلٌ و لا خاصّة، بل قال: «لا يحتاج إليهما» أي: في تميّزه \_ تعالى \_ عن غيره، و لا يخفى ترتّب ذلك على ما قبله.

و أمّا أنّه ليس له قصلٌ، قلانّه إذا لم يكن له جنسٌ قليس له قصلٌ، إذ ما لا جنس له لا فصل له على ما ثبت في المنطق، و أيضاً لما ثبت به نفي أن يكون له جنسٌ، ثبت نفي أن يكون له فصلٌ، إذ طبيعة ذلك القصل لا يكون عين الوجود و إلّا كان واجباً، فسيتعدّد الواجب؛ هذا خلفٌ. فتعيّن أن يكون غيره فيكون ممكناً، و يازم من إمكانه إمكان الواجب.

و أمّا نفي الخاصّة بل العرض العامّ إذا كانت من الصفات الحقيقية فيثبت عند إثبات نفي الصفات الزائدة على الذات؛ فتأمّل!

٥٨. هذا ينافي ما سبق آنفاً، حيث أورد قوله: «فيكون جميع وجودات المحكنات مساوية في تمام الحقيقة لذاته ـ تعالى ـ» ، على أنه محذورٌ لازمٌ، و لوكان هذا مذهبهم فليس لزومه محذوراً عندهم، فكيف توجّه السؤال الذي حرّره الإمام، وكان توجيهه أنّ هذا الكلام من الإمام كأنّه تنبيه على أنّ الشيخ في تقرير السؤال و الجواب مناقض لمذهبه، ففي الحقيقة ما ذكر اعتراض على الشيخ لا على الإمام. أو المراد بقوله: «خلاف ما ذهب إليه»، أنّه خلاف ما يلزم ممّا ذهب إليه، و هو إنّ الوجود الواجب يساوي الوجود ما دهب إليه». أنه خلاف ما يلزم ممّا ذهب إليه، و هو إنّ الوجود الواجب يساوي الوجود ما دهب إليه مهما ذهب إليه مهما وهو إنّ الوجود الواجب يساوي الوجود ما يلزم مهما ذهب إليه مهما ذهب إليه وهو إنّ الوجود الواجب يساوي الوجود ما يلزم مهما وي الوجود الواجب يساوي الوجود الواجب يساوي الوجود الواجب يساوي الوجود الواجب يساوي الوجود الواجود الواجب يساوي الوجود الواجود الواجب يساوي الوجود الواجود الوا

الممكن في كونه وجوداً على ما مرّ في تحرير السؤال.

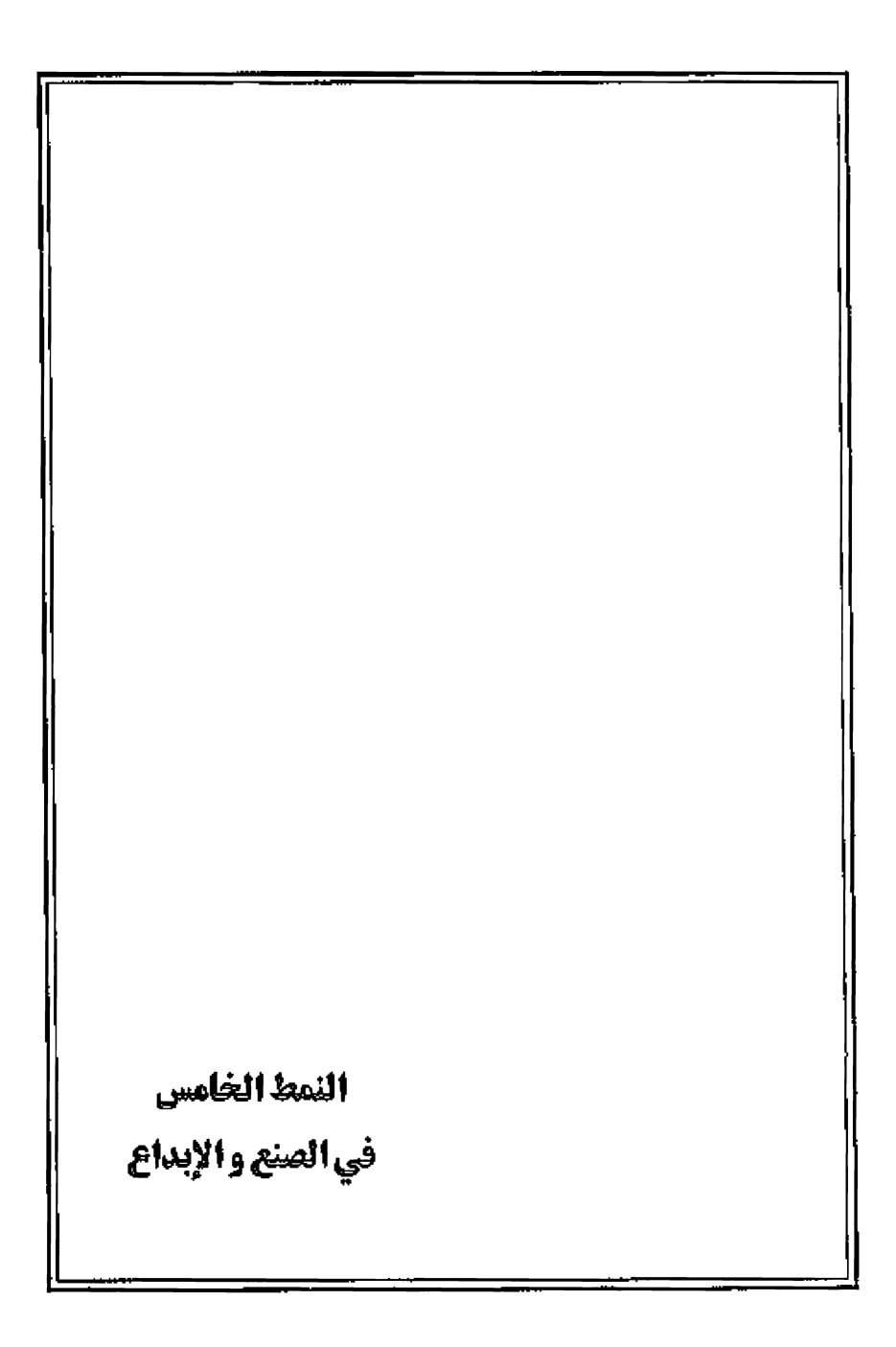
٥٩. /١٤٨١/على ما حرّره كلام الإمام و الشارح لم يكن قول الشارح: «و الشيء لا يصير باعتبار عدم شيء له مركّباً» دخيلاً في جواب سؤال الإمام و كأنّه إنّما ذكره دفعاً لسؤال ربّما توهّم في هذا المقام؛ فتأمّل!

٦٠. فيه مساهلة الأن كلام الشارح يدل على أن التعريف باللوازم المخصوصة تعريف يقوم مقام الحد، و ليس حدّاً حقيقياً؛ و أيضاً؛ حذف «الأجزاء الخارجية» في السؤال لا وجه له.

71. هذا خلاف ظاهر الكلام، لأنّ مقتضى الظاهر إنّ إثبات الواجب بطريقتنا أولى من إثباته بالطريقة المشهورة بناءً على أنّ البرهان اللتي أولى من البرهان الإنّي، وكلام الشرح كالصريح عليه حيث قال: «فذكر الشيخ ترجيح هذه الطريقة على الطريقة الأولى بأنّه أوثق و أشرف، و ذلك لأنّ أولى البراهين» ... إلى اخر ما قال \_ و على ما ذكره يكون معنى الكلام: إنّ اثبات الممكن بالواجب أولى من العكس. و لعلّ المراد أنّ إثبات الواجب بهذا الطريق أولى من المحوظ أوّلاً في هذا الطريق هو الوجود الممكن؛ بخلاف الطريق المشهور، لأنّ الملحوظ أوّلاً في هذا الطريق هو الوجود الممكن.

و أيضاً في هذا الطريق الاستدلال من الوجود هل هو ممكن أو واجب من غير اخذ كون الشيء ممكناً، بل أخذ الإمكان فيه على سبيل الاحتمال لا الجزم، ففي الحقيقة ليس الانتقال من الإمكان، إذ لا يعتبر فيه التصديق بكون الشيء ممكناً، و في الطريق المشهور يعتبر كون الشيء ممكناً و يصدق به، ثمّ ينتقل منه إلى وجود الواجب.

ثمّ بعد ذلك أفاد أنّ إثبات الممكن بالواجب لآنّه برهانٌ من انعلّة على المعلول أولى من عكسه.



#### النمط الخامس

[٢/٢١/٢١٤] قوله: النمط الخامس في الصنع و الإبداع الإيجاد ' إمَّا أنَّ يكون مسبوقاً بالعدم أو لا؛ و الأوّل هو الصنع، و الثاني الإبداع.

[١/٢١-١/٢١٥] قوله: قد سبق إلى الأوهام العامّية ٢.

ذهب المتكلِّمون إلى أنَّ تعلَّق المفعول بالفاعل" من جهة الحدوث أي: خروجه من العدم إلى الرجود، أو الإحداث و هو: اخراجه من العدم إلى الوجود، و هو المعنى المشترك بين معاني<sup>٤</sup> الفعل و <sup>٥</sup> الصنع و الإيجاد.

قإن قلت: فقوله : «المعنى المشترك هو حصول وجود المفعول بعد عدمه عن الفاعل» تفسيرٌ للإحداث٬ بالحدوث، و قوله: «أعني أإحداث الفاعل إيّاه» تنفسيرٌ للتحدوث بالاحداثا

فنقول: حصول الوجود عن الفاعل ملازمٌ ٩ لتحصيل الفاعل ايّاه، فيصحّ ١٠ التعبير عن كلُّ ١١ منهما بالآخر. و الغرض التنبيه على صحَّة استعمال كلٌّ من العبار تين في هذا المقام.

١. ص : و الإيجاد.

٢. م : ـ المامية.

٥. م : + بين.

٤. ص: المعاني.

١٠. ج : فصح.

٩. ص: يلازم.

٦. س، م : قوله،

٣. م، س : - بالناعل.

۸ س : ـ أعنى.

٧. ص: س: الاحداث.

۱۱. س، ص : + وأحلد

و إنّما قال: «للمعنى المشترك بين معاني الفعل و الصنع و الإبجاد» و لم يقل: «معناها» و إنْ كان ظاهر كلام الشيخ ذلك، لأنّ هذه الألفاظ ليست امترادفة، بل مختلفة الدلالة في اللغة كما سيجيء. نعما المعنى المشترك بين معانيها هو الإحداث.

فإنّ قلت: هذا منافٍ لما سبق من اشتراك الإيجاد بين الصنع و الإبداع؛ فنقول: كأنّه جعل الإيجاد مشتركاً بن معنيين مختلفين عموماً و خصوصاً.

ثمّ؛ إنّ قوماً منهم قالوا : إنّ القاعل إذا أوجد المفعول و أخرجه من العـدم فـقد زال احتياجه إليه، حتّى لوجاز العدم على الباري لما ضرّ وجود العالم.

و أكثرهم على أنَّ الاحتياج لايزول بعد الإيجاد، فإنَّ المفعول محتاجٌ " إلى أعراضٍ يوجدها الفاعل فيه. فهر و إنَّ لم يحتج في أصل الوجود إلى الفاعل إلاّ أنَّه يحتاج إليه في البتاء، و لهذا قال: «و قد يقولون».

### و الجواب عن شبههم<sup>4</sup>:

أمّا عن شبهة البنّاء : فهو أنّا لانسلّم أنّ البنّاء فاعلُ للبناء، بل البنّاء يدحدث ميولاً قسريةً [1] في الأحجار و الآلات، و يحرّكها باعتبار تلك الميول إلى مواضع معيّنةٍ فيحصل لها أوضاعٌ و أشكالٌ على الترتيب الّذي يضعها بعضها فوق بعضٍ، و تلك الأرضاع و الهيئات هي البناء، و البنّاء سببُ لحركات الآلات، و الحركات معدّات لحصول البناء. فهو سببُ لمعدّات البناء لافاعلُ له.

و أمّا عن الشبهة الثانية : فلا نسلّم أزوم تحصيل الحاصل، و إنّما يلزم لوكان التأثير هو تحصيل الوجود و إخراجه من العدم، و ليس كذلك : بل التأثير هو استتباع المؤثّر له و تعلّقه أبه أن بحيث لو انعدم المؤثّر انعدم الأثر أن يستحيل وجوده بدون وجود المؤثّر. و المثل بالترتيب العقلي الذي بين النور و الشمس، و بالصورة الحاصلة في المرآت مادام

٣. م ؛ يحتاج.

١. م : ليس، ٢. ق : ٥ أنَّ.

٤. م : شبهتهم. ۵. ص : + بعينه. ٦. ج : له.

١٢. ص : ٠ ر.

ذو الصورة على المحاذاة.

وعن الشبهة الثالثة : أنّا لا نسلّم أنّه لوكان محتاجاً إلى الفاعل بـعد حــدوثه لكــان محتاجاً إليه في وجوده مطلقاً حتّى يلزم التسلسل، بل يكون محتاجاً إليه مـن حــيث الوجود الواجب بالغير. و حينئذٍ يندفع التسلسل بالانتهاء إلى واجب الوجود بالذات.

# [٢/٢١٦-٢/٢١] قوله: يجب علينا ١ أن نحلُّل.

المّاكان مذهب الحكماء أنَّ تعلّق المفعول بالفاعل من جهة أنّه موجودٌ ليس بواجب بالذات، أخذ الشيخ في تحقيق هذا المذهب و إبطال ماسبق إلى أوهام الجمهور. فقال: إذا كان شيءٌ معدوماً ثمّ وجد بسببٍ فذلك الموجود بالغير بعد العدم نسمّيه مفعولاً؛ سواءٌ كان هذا معناه، أو ٢ أنقص منه حتّى يكون المنعول أخصّ، أو أزيد حتّى يكون أعمّ. فـــالمراد بالمساواة ليس تلازم المعنيين<sup>٣</sup> في الصدق، إذ ليس هيهنا إلّا معنيّ /SB13/ واحد؛ بــل المساواة في إطلاق الاسم حتّى أنّ كلّ شيءٍ يُطلق عليه اسم المفعول يطلق عليه اســم المحدّث و بالعكس. و إنّما سمّاءُ «مفعولاً» تسهيلاً،فإنّه إذا أراد أن يعبّر عن «المــوجود بالغير بعد ما لم يكن»، عبّر عنه ٤ بهذا اللفظ ليسهل ، لاختصاره.

و إذ قد سمّاه بالمفعول و كان المتكلّمون يزيدون في معناه و يقولون: المفعول هــو الصادر بشعور و اختيار حدس أنّه ربّما يتوهّم أنّ ما ذكره المتكلّمون أنسب بالعرف من اصطلاحه، فلهذا ٦ استدلُّ من العرف بأنَّ اصطلاحه أوفق.

و أيضاً لمّاكان المفعول في زعم قوم ٢ أعمُّ من معنى المحدث، و في زعم المتكلّمين أخصُّ منه و اصطلاحه أيضاً أخصّ، فربّما يظنّ أنّه جرى على ما ذهب إليه المتكلّمون؛ فلهذا ^بين فساد مذهبهم في ذلك حتى لايقع هذا الغلط.

١. ق ، ص : ـ علينا.

۲. س:و.

ه م : نيسهل.

٤. ق: به.

٧ س، ج : فرقةٍ ، ق، ص : قومه. ١٠٠٠ : و لهذا.

٣. ج ، ق ، ص : معنيين.

٦. م ، ق : و لهذا.

[٢/٧١..١/٢١٧] قوله: و المحدث بالمباشرة يقابله المحدث بآلة ١ من وجهٍ.

المحدث إمّا أن يكون حدوثه عن الفاعل لا بتوسّط شيءٍ و هو المحدث بالمباشرة، و إمّا أن يكون حدوثه بتوسّط شيءٍ ع. و تلك الواسطة إمّا أن يكون من الفاعل أيضاً، أو لا [ ٢ ]. فإن كان أيضاً من الفاعل فهو المحدث بالتولّد "كالجسم يحدث الحركة بواسطة الاعتماد الذي هو منه أيضاً و أن لم يكن من الفاعل فهو المحدث بالآلة. فيكون المحدث بالمباشرة يقابله المحدث بالآلة من جهةٍ، و هي اشتماله على وسطٍ ليس أمن الفاعل، و يعتابله المحدث بالتولّد من جهةٍ أخرى، و هي اشتماله على وسطٍ هو من الفاعل الميضاً. و الاختيار و الطبع بالتولّد من جهةٍ أخرى، و هي اشتماله على وسطٍ هو من الفاعل الميضاً. و الاختيار و الطبع متقابلان من وجهٍ، فإنّ الاختيار لابدٌ فيه من الشعور، و الطبع لا يجب فيه ذلك.

[٢/٧١ـ١/٢١٧] قوله: و استعمل المحدث على أنَّه مساوِ للمقعول.

الأنسب أن يقال: استعمل المفعول على أنّه مساوٍ للمحدّث، و الفاعل على أنّه مساوٍ للمحدّث و الفاعل على أنّه مساوٍ للمحدِث كما استعمل الفعل على أنّه مساوٍ للإحداث. فإنّ الشيخ لم يستعمل المحدّث و لا المحدِث، بل المفعول و الفاعل.

[٣/٧٢..١/٢١٧] قوله: أقول: ليس هذا البحث خاصًا بلغةٍ دون لغةٍ.

قيل أ؛ كلام الإمام أنّ الشيخ بحث في أنّ الفعل موضوعٌ لمعنى أعـم من أن يكـون بالاختيار أو الطبع أو بالآلة إلى غير ذلك. و ليس هذا إلّا بحثٌ لغوي " ليس من شأن الحكيم، و ليس في جواب الشارح ما يدفعه.

قلنا: جواب الشارح أنّ هذا لا يتعلّق باللغة [٣]؛ بل الشيخ اصطلح على ذلك، فإنّه قال: فإنّا النقول: إنّه مفعولٌ. و لهذا جمع بين الألفاظ الثلاثة مع اختلاف دلالاتها الله في

٦. س : ليست.

٨ م : إِنَّ قبل.

٣. ق. ص: . عن الفاعل.

١. س، ج: بالآلة.

٢. ص: ـ يقابله ... المحدث.

ه. م، س ; النوليد.

٧. م: . و يتابله المحدث ... الفاعل.

١٠. م : بحثاً لغرياً.

٩. م : بالطبع.

١١. ص : فإنما.

١٢. س. ق : دلالتها.

اللغة. فإنّ الصنع و الإيجاد يدلّان في اللغة على شعور و اختيار، بخلاف الفعل؛ و وضع الفعل بإزاء المعنى المشترك بينها، لأنّه أدلّ عليه \. و أمّا المتكلّمون فيزعمون أنّ الفاعل في اللغة لا يُطلق إلّا على الفاعل بالإرادة، فردّ الشيخ عليهم باستشهاد العرف.

[٢/٧٤\_١/٢١٨] قوله: نمّا ذكر أنّه اصطلح هيهنا.

حقّق البحث في مقامين<sup>٢</sup>:

أحدهما: أنَّ المتعلَّق بالفعل أيّ شيءٍ هو؟

و الثاني: جهة التعلُّق.

أمّا في المقام الأوّل: فهو أنّه" إذا وجد شيء بعد عدم بسبب شيءٍ آخر فلا شكّ أنّ هناك وجوداً بعد عدم بسبب ذلك الشيء، سواءً كان ذلك الوجود بعد العدم يسمّى عَفلاً أو لم يسمّ، فلا يضرّ في ذلك الفرض. فهناك ثلاثة أشياء: الوجود، و العدم، وكون الوجود بعد العدم. فالمتعلّق بالفاعل ليس هو العدم لأنّه نفيّ صرف لا يحتاج إلى فاعل [٤]، و لاكونه وجوداً بعد عدم لأنّه وصف يعرض هذا الوجود لذاته. فتعيّن أن يكون المتعلّق الوجود إمّا من جهة الإمكان.

قال الإمام: البحث هيهنا إمّا عن أنّ المحتاج إلى الفاعل من المفعول أيّ شيء هو؟ أ هو عدمه السابق؟ أو وجوده ألحاصل؟ أوكونه مسبوقاً بالعدم؟ و إمّا عن سبب احتياجه إلى الفاعل، أهو العدم السابق؟ أو الوجود الحاصل ؟ أوكونه مسبوقاً بالعدم؟ وكلام الشيخ في هذا الفصل مجملٌ و أمحتملٌ لكلّ واحدٍ من الأمرين.

أمّا البحث عن المحتاج <sup>9</sup> إلى الفاعل فهو ما ذكرنا ١٠، و أمّا البحث عن علّة الاحتياج فهو إنّ العدم السابق لا يجوز أن يكون علّة له، و لا الحدوث أعني ١٠: كون الوجود بعد العدم، لائّه كيفيةً مفتقرةً إلى الوجود ... إلى آخره.

| ٣. م: أنّه.                       | ۲. م : المقامين. | ۱. ج : عليها.      |
|-----------------------------------|------------------|--------------------|
| ۱۰ م : الوجود.<br>۱۱. م : الوجود. | ۵. ص : هیهنا من. | ے ۔.<br>£ ق: سمّی. |
| ٩, س : + من المقعول،              | ٨ ص: ٥مجمل و.    | ٧. ص : الخاص.      |
|                                   | ۱۱. س : أي.      | ١٠. م : ذكرتاه.    |

فيقال له: أمّا الله الشيخ مجمل "، فغير مستقيم، بل صريح في الأمر الأوّل و أمّا أنّ الحدوث لا يجوز أن يكون علّة الاحتياج"، فهو فائدة أفادها غير متعلّقة بما في الكتاب.

# [٢/٧١ــ٧/٢] قوله: تكملةً و إشارةً

هذا <sup>ع</sup>البحث في المقام الثاني، و هو إنّ الوجود المتعلّق بالفاعل من أيّ <sup>ه</sup> جهةٍ يتعلّق؟ هل يتعلّق <sup>٦</sup> من جهة أنّه ليس واجباً بالذات؟ أو من جهة أنّه مسبوقُ العدم؟

فنقول: غير الواجب بالذات أعمُّ من المسبوق بالعدم، لأنَّ غير الواجب إذا نظر ألى منهومه أمّا أن يكون دائماً، أو غير دائم؛ و المسبوق بالعدم لا يكون إلاّ غير دائم. و كلّ واحدٍ من غير الواجب أو المسبوق بالعدم يحمل عليه أنّه متعلّق بالغير؛ أمّا المسبوق بالعدم فظاهر، و أمّا الغير الواجب بالذات فلأنّ وجوده إذا لم يكن من ذاته يكون من غيره قطعاً، و المحمول على أمرين بينهما /٥٨٤ عمومٌ و خصوصٌ يكون للأعمّ البالذات و للأخصّ البالواسطة. فيكون تعلّق الوجود بالفاعل من جهة ١٦ أنّه ليس بواجب بالذات.

و قوله: «إذا ثبت هذا ثبت أنّ التعلّق بالغير يكون للسمسبوق بالغير دائساً» تنفريعٌ للمقصود، فإنّه لمّا استدلّ على أنّ التعلّق للوجوب بالغير ـ ثمّ أكّده بأنّ التعلّق ليس لكونه مسبوقاً بالعدم ـ رتّب ١٠ عليه أنّ التعلّق بالفاعل ثابتُ دائماً، ابطالاً لماظنّه الجمهور.

و النظر هيهنا ١٦ من وجود؛ فإنّ المراد بقوله: «غير الواجب بالذات أعمّ من المسبوق بالعدم» إمّا العموم بحسب الخارج، أو العموم ١٧ بحسب المفهوم [ ٥ ]. فإنْ كان المراد «العموم بحسب الخارج» فلا نسلّم أنّ غير الواجب أعمّ، بل كلّ ما هو غير الواجب محدث، وكيف يكون كذلك و قد صرّح الشيخ بالعموم بحسب المفهوم؟! و أن كان المراد

| ٨, ج : ـ أمّا.   | ٢. ق، ص : _مجمل. | ٣. س : للاحتياج.    |
|------------------|------------------|---------------------|
| ٤. م : + هو.     | ە. ق ; ـ أي.     | ٦. م: ـ هل يتملَّق. |
| ۷. م : + بالذات. | بد قه ص : نظونا. | ۹. م : مقهومه.      |
| ١٠. م: + بالذات. | ١١، ص : الأحمُ.  | ١٢. ثن، ص: الأخصّ.  |
| ۱۳. م : حيث.     | ۱۶. ق، ص : داند  | ۱۵. ق:مرتباً.       |
| ١٦, م :ـ حيهنا.  | ١٧. م: ـ العموم. |                     |

العموم منظراً إلى المنهوم منلا نسلم إن الواجب بالغير أعم مطلقاً من المسبوق بالعدم، فإن مفهوم المسبوق بالعدم لا يتتضي أن يكون واجباً بالغير، كما فرض الشيخ أنه لوكان المسبوق بالعدم أواجباً لذاته لم يتعلّق بالغير فيكون مفهوم المسبوق بالعدم أعمم من الواجب بالغير، وكيف لا يكون كذلك و مفهوم المسبوق بالعدم شيء له السبق بالعدم؟! و ذلك الشيء يمكن أن يكون واجباً لذاته.

غاية ما في الباب إنّ الدليل من الخارج <sup>غ</sup> دلّ على أنّ كلّ مسبوقٍ بالعدم فهو واجبٌ بالغير، لكن هذا لا يستدعى خصوصيةً بحسب المفهوم، فيكون <sup>ه</sup> بينهما <sup>1</sup> عمومٌ من وجهٍ لامطلقاً.

و لنن سلّمناه لكن لا نسلّم أنّ المحمول على أمرين بينهما عموم "في المفهوم يكون للأعمّ أوّلاً و للأخصّ ثانياً. و إنّما يكون كذلك لو كان الأعمّ ذاتياً للأخصّ [٦]، فإنّ الكاتب و الإنسان يُحمل عليهما الناطق، و الكاتب أعمّ بالمفهوم من الإنسان مع أنّ الناطق ليس للكاتب أوّلاً و بالذات، و الواجب بالغير ليس بذاتي للمسبوق بالعدم؛ و من الأعى ذلك فعليه الدليل!

و قوله: «فإذن لوكان لحوقه للأخصّ بذاته لماكان لاحقاً لغير الأخصّ» ليس بتام، لانًا لا نسلّم أنّه لو نحق الأخصّ بالذات لم يلحق غير الأخصّ ١٤٧]. غاية ما في الباب أنّه يلحقهما بحسب الذات. لكنّه ليس بممتنع، لجواز اشتراك الأمور المختلفة في اللوازم.

[ • ٢٢/١ ـ ٣/٧٧] قوله: و اعترض الفاضل الشارح ١٠٠.

قال الإمام: تكلّم الشيخ فيما لاحاجة إليه و لم يتكلّم فيما إليه حاجةً. أمّا أنّه تكلّم فيما لا حاجة إليه: فلأنّه ١٢ أطنب في الفصل السابق ١٣ في أنّ المستعلّق

| ١. م : بالنظر.      | ٢. ق : ـ فإنَّ منهوم بالعدم. | ٣. ص: و العدم، ق: العدم. |
|---------------------|------------------------------|--------------------------|
| ٤. ص : خارج.        | ە. ق : . فيكوڻ.              | ٦. م : ـ بينهما.         |
| ٧. م، ج : + و خصوص. | ٨ م ; ـ الإعمّ.              | ۹. م، س : ـ و.           |
| ٠٠. م : + بالذات.   | ١١. م : + على الشيخ.         | ١٢. م ؛ فائه.            |
| ٥٢. م. ؛ الثالث     |                              | •                        |

بالفاعل وجود الشيء، و لا حاجة اليه؛ إذ لا خلاف لأحدٍ في ذلك! و أمّا أنّه لم يتكلّم في المحتاج إليه: فلأنّ محل النزاع هيهنا أمران: أحدهما: إنّ علّة الحاجة هي الحدوث أو الإمكان؟

و الثاني: إنّ الدائم اليصحّ أن يكون مفتقراً إلى المؤثّر، أم لا ؟ فإنّ الحكماء ذهبوا إلى أنّ العالم أزليّ و أزليته لا ينافي افتقاره إلى البارى \_ تعالى \_، و الجمهور قالوا: لو كان أزلياً لاستغنى عن الفاعل لاستحالة احتياج الأزلي إلى الفاعل، و إذا " اختلفوا في الأزلي فالدائم الذي هو أزلىٌ و أبديٌ أولى بالخلاف.

ثمّ إنّه لم يذكر في هذا الفصل ما يثبت الأمرين، بل صادر على المطلوب؛ لأنّ قوله؛ «مفهوم كونه غير واجب الوجود وبذاته بل بغيره لا يمنع أن يكون على أحد قسمين: أحدهما واجب الوجود بغيره وقتامًا» ليس معناه إلّا أنّ الدائم يمكن أن يكون واجباً بغيره متعلّقاً بنه، و هو أوّل المسألة او أيضاً قوله: «و لا وضنا أنّ المسبوق بالعدم واجب لذاته ملم يفتقر إلى الغير»، و هو أيضاً محل النزاع، لأنّ ألذين الإعمون أنّ علّة المحاجة الحدوث ذهبوا إلى أنه متى تحقق الحدوث وجب الحاجة إلى المؤثّر سواء كان الإمكان أو لا من وإذا لم يتحقّق الحدوث لا تقع الحاجة و إن الى المؤثّر ضروري سواء كان الإمكان أو لا من وإنه المياسة وإن المنطوري أسواء كان المناب؟! بل جميع ما ذكره من اوّل النمط إلى آخر هذا الفصل يكون حشواً او إنْ كان تلك القضية برهانيةً فما ذكره من اوّل النمط إلى آخر هذا الفصل يكون

و أقول: لمّا حكى الشيخ مذهب الجمهور من ١٣ أنّ تعلّق المفعول بالفاعل من جمهة الحدوث، حتّى أنّه إذا خرج من العدم إلى الوجود لم يبق له تعلّق بـه حـــاول أن يــبيّن خطأهم. و لا شكّ أنّه لو قال: «المفعول ليس بواجب لذاته في شيءٍ من أوقات وجوده ١٤،

| 1                    | 9 · . *                 | ٣. م : فاذا,    |
|----------------------|-------------------------|-----------------|
| ۱. م : + مل،         | ۲، ص : -إلى.            | _ •             |
| .٤. ص : الواجب,      | ٥. س : ـ الرجود.        | ٦. ق: ـ أحد.    |
| ٧. م : ـ ق           | ۸ م : بذائه.            | £ 4: - 6.       |
| ١٠. ق : الدِّي.      | ۱۱. م : مناك.           | ١٢. م : و إذَّ. |
| ۱۳. يچ، س، ص : ـ من. | ١٤. ص : الأوقات بوجوده. |                 |

فلا يكون وجوده من ذاته في شيءٍ من الأوقات فيكون وجوده من الغير في جميع اوقات وجوده [ ٨ ]، فيكون متعلّقاً بالفاعل دائماً» كفي في بيان خطأهم؛ لكنّه سلك طريقاً آخر و ليس تعيين الطريق بلازم.

على أنّ فيه فائدتين: تُحقيق علّية الإمكان، و إيطال علّية الحدوث. فوضع المفعول بإزاء المحدث و إنّ اعتبره أصحابه أعمّ منه، لأنّ نظر الجمهور مقصورٌ عليه إذ لم يثبتوا من الممكنات شيئاً غير المحدث، و فتّش عنه أنّ المتعلّق بالفاعل أيّ شيءٍ هو؟ ثمّ إنّ تعلّقه "على أيّ جهةٍ؟

فبيّن في المقام الأوّل: إنّ المتعلّق وجود المفعول. و القوم و إنْ كانوا موافقين معه في ذلك إلّا أنّ الاتّفاق ليس بحجّة في الحكمة، و على الحكيم البيان بالبرهان، سواءٌ كمان متّفقاً عليه أو لا!

ثمّ بيّن أنّ سبب التعلّق الوجوب بالغير لا الحدوث، حتّى يعلم أنّ الصفعول ستعلّقُ بالفاعل في جميع أوقات وجوده. و ليس مطلوب الشبيخ في هذا الفصل إلّا عذا.

وأمّا إنّ الدائم يصحّ أن يكون مفتقراً إلى المؤثّر فهو و إن كان لازماً من هذا البحث لأنّه لمّا كان سبب التعلّق هو الإمكان [ ٩ ] /5B14 فالدائم إذا أكان ممكناً يكون مفتقراً إلى الفاعل إلّا أنّه ليس مطلوب الشيخ "هيهنا.

على <sup>٧</sup> أنَّ الإمام حقَّق أنَّ لا خلاف في هذه المسألة، فليس في بيانه مصادرة عــلى المطلوب.

و أمّا إنّ من زعم أنّ علّة المعاجة الحدوث زعم أنّ العدوث متى تحقّق تحقّقت المعاجة و إنْ لم يتحقّق الإمكان، فليس بشيء؛ لأنّه و إنْ زعم كذلك إلّا أنّه زعمٌ فاسدٌ، فإنّ العاجة و إنْ لم يتعقق الإمكان، فليس بشيء؛ لأنّه و إنْ زعم كذلك إلّا أنّه زعمٌ فاسدٌ، فإنّ الواجب لذاته يمتنع أن يحتاج إلى الغير، و إلّا لم يكن واجباً لذاته قطعاً.

و قال الشارح: أمّا قوله: «لاخلاف في أنّ المتعلّق بالفاعل هو ١٠ الوجمود» ، فسليس

| ٣. ص، ق : + به.       | ٣. ق : - إذ،   | ۱. ق، سء ص : اعتبر. |
|-----------------------|----------------|---------------------|
| ٦. م : مطلوباً للشيخ. | ٥. ص : إنْ،    | ٤. ص: ١- الَّا،     |
| ٩. ص، س، ق، ج ؛ تحلق. | ٨ م : ـ إِنَّ. | ٧. ق : إلًا.        |
|                       |                | ١٠٠٠ ص) ق شاهور     |

كذلك، لأنّ منشأ الخلاف ليس إلّا ذلك؛ فالحكماء ذهبوا إلى أنّ المتعلّق بالفاعل وجوده سواءً كان حادثاً أو لا، و الجمهور قالوا: المتعلّق بالفاعل حدوثه لا وجوده. فالشيخ حقّق في الفصل المتقدّم آأنّ المتعلّق بالفاعل وجوده. و لمّا لم يكن المتعلّق بالفاعل هو الوجود كيف ما كان محتى أنّ وجود الواجب يكون متعلّقاً بالفاعل حقّق في التكملة إنّ المتعلّق هو الوجود من جهة الوجوب بالغير، لا من جهة الحدوث، حتّى يعلم أنّ احتياج المنعول إلى الفاعل في سائر أوقات وجوده، و ليس مخصوصاً " بوقت الحدوث.

و نحن نقول: لا معنى للحدوث إلا كون الوجود مسبوقاً بالعدم [ ١٠ ] . و قد سبق أنّ هذا الوصف ذاتي لهذا الوجود؛ فالقول بأنّه متعلّق بالفاعل غير معقول لا يذهب إليه عاقلٌ. لا يقال: المراد بالحدوث خروجه من العدم إلى الوجود، و هو المتعلّق بالفاعل عندهم، لأنّ الفاعل هو المخرج من العدم إلى الوجود"؛

لأنّا نقول: ليس معنى الخروج من العدم الانتقال و الحركة، فإنّ حركة المعدوم محالٌ، بل لا معنى له إلّا أنْ يكون موجوداً بعد عدمه. فالمتعلّق بالفاعل هو كونه موجوداً، و أمّا كونه بعد العدم فلا تعلّق له بالفاعل أصلاً.

نعم! يفهم أمن مذهبهم هيهنا أنّ هذا الوجود لا يستعلّق بالفاعل إلّا وقت حدوثه و خروجه من العدم أو هو مراد الشيخ فيما حكاه عنهم في صدر النمط، لا أنّ المتعلّق هو المعدوث أكما ظنّه الشارح أن فالحدوث في محلّ النزاع ليس في مقابلة الوجود، بل في مقابلة الإمكان. وليت شعري إنّ من يقول: «المتعلّق هو الحدوث»، فسبب التعلّق عنده أيّ شيءٍ هو أن هل هو الحدوث؟ أو غيره؟ فليس هذا الكلام إلّا مشوّشاً! و قوله: «سواءً كان المتعلّق حادثاً أو غير حادث، يناقض ما قد مرّ من الاصطلاح على أنّ المفعول هو الحادث.

٣. س : المتدّم.

۲. ق : + سواه

۱.م : + في.

٦. م: ليست الحاجة مخصوصةً.

ه ق، ص، س : کانت.

<sup>&</sup>lt;u>ڳ</u> ڄء من ( + هو،

٨. ص: ق: - يفهم.

٧. م: . و هو المنعلَّق ... الوجود. ١٠ م: + إلى الوجود.

١١. ص : و خروجه .. الحدوث. ١٢. ص، ع، ق: والشارح.

١٠. ق : من العدم.

١٣. ص ج، تي : . هو.

قال ': و أمّا قوله: «محلّ النزاع أنّ علَّة الحاجة " الإمكان أو الحدوث و لم يتكلّم فيه»، فإنَّما لم يتكلَّم لأنَّ هذا البحث ليس بمفيد، إذ غرضه من هذا الفصل ليس إلَّا بيان احتياج المعلول" في سائر أوقات وجوده إلى المؤثّر، ليبطل به الأوهام العامّية. و لو فرضنا أنّ علّة الاحتياج <sup>4</sup> الحدوث و الاحتياج في جميع الأوقات حاصلٌ لم يضرّه أصلاً كما نبّه عليه ٥ في آخر الفصل. و إنَّ فرضنا أنَّ علَّة الحاجة الإمكان و يكون الممكن غـير مـوجودٍ و لامتعلَّقِ ٦ بالفاعل لم ينفعه.

و نقول: قد ذكر أوّلاً إنّ هذا الفصل لبيان أنّ سبب تعلّق المفعول بالفاعل الإمكان أو الحدوث و لا معنى لسبب التعلُّق إلَّا علَّة الحاجة [ ١١ ] ، نيكون الشبيخ باحثاً عن عــلَّة الحاجة مبيّناً للها، فلو لم يكن منيداً له لكان اشتغالاً بما لا يعنيه.

قال: و أمّا قوله: «لم يبيّن أنّ الدائم مفتقرٌ إلى الغير»، فليس بشيءٍ لآنّه بيّن أنّ الواجب بالغير لاينافي^الدائم، و أنّ علّة المتعلّق هو الوجوب بالغير. فالدائم إنْ كان واجباً بالغير يكون متعلَّقاً بالغير.

أقول: الإمام لم يقل: إنّ الشيخ لم يبيّن هذا المطلوب أصلاً ٩، و إنّما قال: الّذي ذكره ليس بياناً نافعاً بل مصادرة على المطلوب؛ و ما ذكره الشارح لا يتصلح جنواباً عن المصادرة ' أعلى المطلوب [١٢]. و أمَّا إنَّه بيَّن أنَّ علَّة التعلُّق هو الوجوب بالغير، فهو منافِ لما سبق منه ١١: «أَنَّ البحث عن علَّة الحاجة ليس بمفيد».

## [٢/٨١\_٥/٨] قوله: و التحقيق أنّ الخلاف هيهنا لفظيّ.

قال الإمام: لاخلاف في أنَّ الدائم هل يصبح أن يفتقر إلى المؤثّر، أم لا؟ فإنَّ المتكلّمين اتفَّقوا على أنَّ العالم بتقدير كونه أزلياً يصحّ أن يكون مستنداً إلى علَّةٍ موجبةٍ، لكنَّهم نفوا العلَّة الموجبة و المعلول الأزلي لا بهذا الدليل أي: لا بأنَّ الأزلي يستحيل أن يكون مفتقراً

١. م : + الشارح.

٢. م : الاحتياج. ه. ص: إليه.

٤. ق، ص: الحادث.

١٠. م : جراباً للمصادرة.

٨ م، س : ينافي.

۷. م، ج : منبتأ

11. م: من.

٩. ص: ـ أصلاً.

٣. م: المقعول.

٦. م، ق : لا ينعلَّق.

إلى المؤثّر، بل بالدلالة على قدرة المؤثرة. و الفلاسفة اتفّقوا على أنّ الأزلي يستحيل أن يكون فعلاً لفاعل مختار. فالفريقان اتفّقا على أنّ الأزلي يمكن أن يكون مستنداً إلى الموجب، و يمتنع أن يكون مستنداً إلى القادر.

فمن يقول: الدائم هل يصح أن يكون مفتقراً "إلى المؤثر؟

يقال له: أمّا إلى المؤثر المختار فلا يصحّ بالاتفّاق، فلا خلاف أصلاً في هذه المسألة. نعم! اختلفو في أنّ العالم على تقدير كونه أزلياً هل يسمّى فعلاً ؟ و هل يسمّى علّته فاعلاً؟ و هذا خلافٌ لغوى صرف.

أقول: الخلاف في هذه المسألة و الخلاف في علّة الحاجة متلازمان، لأنّه لو كان علّة الحاجة الحدوث استحال أن يحتاج الأزلي إلي المؤثّر، لانتفاء العلّة؛ و لو العلّة الإمكان؛ وجب افتقاره إلى المؤثّر، لوجود العلّة. و كذلك ثو امتنع احتياج الأزلي كان علّة الحاجة الحدوث ، فإنّه لو كان علّتها الإمكان لزم احتياج الأزلي. و لو أمكن احتياج الأزلي كانت علّة الحدوث امتنع احتياجه، فلا تلازم كانت علّة الحاجة الإمكان، فإنّه لو كانت معلّتها الحدوث امتنع احتياجه، فلا تلازم الخلافان. فلو لم يكن في هذه المسألة أيضاً خلاف، لكن الخلافان. فلو لم يكن في تلك المسألة اختلاف أن المؤثر الإمكان أو الحدوث ممّا لا يمكن أن العدفع، لغاية اشتهاره.

و أمّا كلام الشارح فحاصله: إنّ الإمام نقل في رفع الخلاف عن الفريقين قضايا ثلاثةٍ نقلاً غير مطابق؛

إحديها: إنَّ المتكلِّمين جوّزوا استناد الأزلي إلى علَّةٍ موجبةٍ. وإنَّما /١٤٨٥/ نفوا أزلية العالم بالدلالة على قدرة المؤتّر فيد. فهذا نقل عنهم بأنَّهم بنوا مسألة الحدوث على مسألة الاختيار. و ليس كذلك في سائر كتبهم؛ بل الأمر بالعكس.

و ثانيها: أنَّهم نفوا القولُ بالعلَّة و المعلول، و هو أيضاً ١١ ليس كذبٌ لما ذُكر.

| ۲۲. م : مقتلر.            | ٢. ص : فعل القاعل. | ١. ق: - اتنَّفوا.       |
|---------------------------|--------------------|-------------------------|
| ٦. ق: ـ استحال أن الحدوث. | ە. م : ئكان.       | ٤. ص : ـ هل يسمّى فعلاً |
| ۹. م : خلاف،              | ۸ م : کان,         | ۷. م : کان.             |
|                           | ١١. ق : ـ أيضاً.   | ۱۰. ص : ـ يمكن ان.      |

و ثالثها: إنّ الحكماء يحيلون استناد الآزلي إلى القادر. و هو أيضاً ليس كذلك، لذهابهم إلى أنّ الله \_ تعالى ' \_ قادرٌ مختارٌ مع أنّ العالم أزليّ. و لا منافاة، لأنّ القدرة هي ' كون الذات بحيث إنْ شاء فَعَل، و إن شاء تَرّك. و الشرطية لا تستدعي وقوع المقدّم ' أو عدم وقوعه؛ بل مقدّم شرطية الفعل واقعٌ دائماً، و مقدّم شرطية الترك غير واقع دائماً، الله يبحثون تارةٌ عن العالم أنّه فعلُ أزليّ مستندُ إلى فاعل تامّ الفاعلية و هذا بحثُ طبيعيّ، لأنه بحثُ عن العالم المشتمل على الأجسام و الجسمانيات المادّية، و أخرى يبحثون عن ' المبدأ الأوّل إنّه فاعلُ تامٌ في الفاعلية معلوله أزليّ. فهو بحثُ عن الواجب الوجود بأنّ المبدأ الأوّل إنّه فاعلُ تامٌ في الفاعلية و في البحث الطبيعي نظرٌ ؛ [١٣]

[۳/۸۳\_۱/۲۲۲] قوله: يريد بيان أنّ كلّ حادثٍ فهو  $^{\Lambda}$  مسبوقٌ بموجودٍ غير قارّ الذات.

و الدليل عليه إنّ وجود الحادث بعد أنْ لم يكن، فيكون له قبلٌ، ضرورة أنّ البعدية بالقياس إلى قبليته أ. و ذلك القبل لا يجامع أ البعد، لأنّ الحادث ليس بموجود فيما قبل و هو موجود فيما بعد، فاجتماع القبل و البعد يوجب اجتماع الوجود و العدم؛ و إنّه محالٌ. فالقبل أ ليس نفس العدم، لأنّ العدم بعد كالعدم قبل، و ليس القبل ببعد و لاذات الفاعل، لأنّه يكون بعد و معاً أ. فهو أمر آخر غير قارّ الذات، لأنّه إذا فرضت حركة ينطبق نها يتها أعلى بداية حدوث الحادث يكون بين ابتداء الحركة و بين أ حدوث الحادث قبليات و بعديات متصرّمة متجدّدة ، إذ كلّ جزء يُفرض من تلك الحركة فهى قبل العادث، فتكون بإزاء أجزاء أالحركة قبليات أ بعضها متصرّمة و بعضها متجدّدة .

١, ص : ـ تعالى. ٢ ـ مى، ق : ـ مي.

٤. س : ـ و مقدّم شرطبه ... دائماً. ٥. س، ق : ـ عن.

۸ ق، س، ص : ـ فهو.

٠١٠ ص: لا الجامع.

٧. م: واجب.

۱۱. س : و التبل.

١٤. ك: انتهاء.

۱۳. ص: ماهیتها.

١٥، ص : . أجزاء.

۱۲. م : و قبل و مع.

۲. م : وجود.

٦. م : + ازلي،

٩. س: قبلية.

١٦. ق: + منصرّمة منجدّدة ... قبليات .

## و الاعتراض من وجودٍ:

الأوّل: إنَّ قوله: «القبل ليس نفس العدم» إمّا أن يراد به العدم الّذي يتعقّبه الحادث، أو مطلق العدم. فإنْ أريد المطلق فغاية ما في مطلق العدم. فإنْ أريد المطلق فغاية ما في الباب إنّ القبل لا يكون مطلق العدم، لكن لا يلزم منه أن يكون العدم المقيّد أعني: الّذي يتعقّبه الحادث.

الثاني: النقض بالزمان، فإنّه يمكن أن يقال: القبل لا يجوز أن يكون آهو "الزمان، لانّه يكون بعدُ.

فإنْ قلت: الزمان الّذي هو قبل مغائرٌ للزمان الّذي هو بعد؛

فتقول: كذلك العدم الّذي هو قبل الحادث مغائر للعدم الّذي هو <sup>ع</sup> بعده، لأنّ هذا العدم طارٍ، و ذلك أزليّ زائلٌ. و فرقُ بين الطاري و الزائل.

الثالث: إنّ الحادث إذا كان بعد أن لم يكن، يكون "عدمه قبل وجوده بالضرورة، و ذلك يناقض أنّ القبل ليس هو عدم الحادث.

الرابع: سلّمنا أنّ القبل أمرّ مغائرٌ، لكن لا نسلّم أنّه غير قارٌّ.

قوله: «لأنّه إذا فرض حركةٌ تنطبق على أوّل الحادث»؛

قلنا: معارض بأنّه إذا فرض قبل الحادث شيءٌ ثابتٌ لا تجدّد فيه و لا تصرّم، فلا يكون في القبل تجدّدٌ و تصرّم، فلا يكون غير قارٌ الذات. و لئن سلّمنا أنّه غير قارٌ لكن لِمَ لا يجوز أن يكون القبل هو الحركة المتصرّمة المتجدّدة ٢٠

و الجواب عن هذه الاعتراضات: إنّ الترديد في القبل بالذات، فإنّه لابد منه، إذ معروض القبلية أنْ عرضته القبلية ' بواسطة شيء معروض القبلية إنْ عرضته القبلية ' بواسطة شيء آخر فذاك الشيء الآخر هو القبل بالذات؛ وإليه أشار بقوله: «وليست القبلية نفس العدم»، فإنّ معروض القبلية إذا كان قبلاً بذاته ' فكأنّه نفس القبلة.

| ۲. ق: دان یکون. | الام : ـ هو،                |
|-----------------|-----------------------------|
| ە. م : پكن.     | ٦. م : المتجددة.            |
| ىدىس ؛ قالىك.   | ۹. م : عرضه.                |
| 11. م: للانه.   |                             |
|                 | ە. م : يكن.<br>٨. س : فذنك. |

إذا تمهّد هذا فنقول: وجود الحادث بعد أن لم يكن بعدية بالقياس إلى قبلية، فلابد من معروض القبلية بالذات يستحيل أن يكون معروض القبلية بالذات يستحيل أن يكون معروض البعدية، فمعروض القبلية لا يكون نفس العدم؛ لأنّ العدم لو اقتضى لذاته القبلية لا يكون بعد ذات الفاعل، وإلّا لم يصر معاً و بعدُ. فتعيّن أن يكون معروض القبلية بالذات أمراً مغائراً لهما. و عروض القبلية للعدم الا ينافي أن يكون معروض القبلية بالذات مغايراً له، الجواز أن يكون عروض القبلية للعدم بواسطة ذلك المعروض حتى أنّا استدللنا على وجود ذلك المعروض بعروض القبلية للعدم. و إذا ثبت أنّ معروض القبلية أمرٌ مغائر فهو غير قارٌ؛ بل هو منجدد متصرّم، الأن ذلك القبل ممتدء إلى الأزل، و كلّ جزءٍ يغرض منه يكون سابقاً على جزءٍ آخر، فإنّ القبلية الّتي من سنتين يكون قبل القبلية الّتي من سنتين يكون قبل القبلية الّتي من في بادي النظر، سنةٍ، فهناك قبليات و بعديات متصرّمة متجدّدة . و لكن ربّما يمنع ذلك في بادي النظر، فالشارح فرض الحركة بطريق التمثيل حتى يتبيّن ذلك، و إلّا لم يكن في الاستدلال فالستدلال بهدة.

ثمّ ذلك القبل يحتمل التقدير و الزيادة و النقصان ، لأنّ قبل زيدٍ إلى نوح مثلاً أطول و أزيد منه^إلى موسى، فيكون مقداراً [٦٦].

و الحاصل إن لمعروض القبلية بالذات خواصُّ:

إحديها: إنّه ٩ يمكن أن يكون له أجزاء، فإنّ قبل زيدٍ إلى نوح يمكن أن يُسقسم ١٠ و يُقال: قبل زيدٍ إلى نوح. و هذا يظهر غاية يُقال: قبل زيدٍ إلى عمروٍ مثلاً، ثمّ إلى بكرٍ، ثمّ إلى خالدٍ، ثمّ إلى نوح. و هذا يظهر غاية الظهور في الحركة الّتي فرضها الشارح، فإنّ قبل الحادث إلى ابتداء الحركة ينقسم إلى قبله إلى ربع الحركة، ثمّ إلى نصفها، ثمّ إلى ثلاثة أرباعها.

الثانية: إنّ تلك الأجزاء لا يجتمع معاً؛ بل كلّ جزءٍ يفرض فهو قبل بالقياس ١١ إلى أجزاء، بعد بالقياس ١٢ إلى أخر.

| ٣. س : منجدّدةً متصرّمة.        | ۲. ق) س ، ص ؛ دله.   | ۲. ق ۲ المدم،  |
|---------------------------------|----------------------|----------------|
| ۱. ماس :-+ر،                    | ە. ۋەسى : ـ يكون.    | ٤. م:يمتدّ.    |
| ٩. ص : إنّها.                   | ۸ ك : د منه.         | ۷. م : +کون،   |
| ١٢، س : مإلى أجزاء بعد بالقياس. | ۱۱. ص:ق : ۴ إلى آخر. | ١٠. م : ينقسم. |

الثالثة: إنّه يقبل التقدير. فالقبل بالذات كمّ لاحتماله التقدير متّصلٌ لقبوله الانقسام إلى الأجزاء عير قارّ الذات لعدم اجتماع أجزائها في الوجود. فهو الزمان؛ فلا يقال: إنّه الحركة، لأنّ الحركة ليست بكمّ في ذاتها لعدم قبولها التقدير في نفسها، إذ لا يقال: حركةً طولي، بل حركةً في زمانٍ أطولٌ. نعما هذا الامتداد لمّا كان غير قارّ الذات لا يكون إلّا حيث عكون تغيراً لا يقع دفعةً، بل تدريجاً و هو الحركة، فيكون الزمان مقدار الحركة لا من حيث عدم الاستقرار.

بقي أن يقال: لمّا كان هذا الامتداد لا يجتمع أجزائه في الوجود لم يكسن مسوجوداً، ضرورة أنّه لوكان موجوداً لاجتمع أجزائه في الوجود؛ فلا يكون الزمان موجوداً.

فنقول: هذا الامتداد و إن لم يوجد في الخارج إلّا أنّه بحيث لو فرض وجوده في الخارج و فرض فيه أجزاء لا تجتمع تلك الأجزاء معاً وكان بعضها متقدّماً على البعض. و لا يكون الامتداد في العقل كذلك إلّا أذا كان في الخارج شيءٌ غير قارّ الذات يحصل في العقل بحسب استمراره و عدم استقراره ذلك الامتداد [ ١٧] ، فإنّ الزمان كالحركة أمرٌ مستمرٌ في الخارج لا جزء له، لكن إذا حصل ذلك الأمر المستمرّ الغير المستقرّ في الخارج يحصل له المتداد في الذهن إذا فرض انقسامه يكون أجزائه لا يجتمع معاً وكان فيها تجدّد و تصرّمٌ. و هذا الامتداد هو الذي لا ينطبق على الحركة و المسافة. و لا شكّ افي أنّا ندرك القبل امتداداً إلى ألازل و نحكم على أجزاء ذلك الامتداد بأنّ أحدها يتقدّم على الآخر لو كانت الموجودة في الخارج ١٠. فدلّ ذلك على أنّ في الخارج شيئاً غير مستقرّ يكون ذلك الامتداد الحاصل في المقل منه.

هذا هو التحقيق في هذا المقام لا يعرف كنهه إلا بدقيق النظر ١١ و التأمّل ١١ و هو معنى قولهم: الموجود من الحركة في الخارج هو الحصول في الوسط، و أنّه ينفعل بسيلانها الحركة بمعنى القطع؛ و كذلك الموجود من الزمان شيءٌ غير منقسم يفعل بسيلانه الزمان،

| ٠. ق : ملقبوله. ص : ب <b>توله.</b> | ٢. م : أجزاء.      | ٣. ج : هذه.         |
|------------------------------------|--------------------|---------------------|
| ٤. م بج: يحيث.                     | ه. م : إذ          | ٦. قَنص : مله.      |
| ٧. م : ـ هو الَّذي.                | ٨ج، لاشك.          | ٩. م : کان.         |
| ۱۰. ص: + شيئاً.                    | ۱۱. س، ج: -النظرو. | ١٢. ص: . و التأمّل. |

كما أنّ النقطة يفعل بسيلاتها الخط.

و عند هذا ا ظهر اندفاع ما يقال: «إن قوله: هناك شيء يتجدد و يتصرّم، إن أراد به أن يتجدد و يتصرّم في الخارج و لا شكّ أنّ المتجدد غير المتصرّم و هما جزءا الزمان، فيكون الزمان مشتملاً بالفعل على الأجزاء "بعضها موجود و يعضها معدوم"، و ذلك ينافي اتصاله في ذاته، و إن أراد أنّه يتجدد و يتصرّم في العقل، فهو باطلّ، أمّا أوّلاً: فلانّه لا يدلّ على وجود الزمان في الخارج؛ و أمّا ثانياً: فلانّ المتصرّم هو القبل و المتجدد هو البعد. و القبلية و البعدية إضافتان لا بدّ أن يكون معروضاهما معاً في العقل. فلا يكون التجدد و التصرّم في العقل. فلا يكون التجدد و التصرّم في العقل.

لاَنَا نَقُول: العقل يحكم بأنّه يتجدّد و يتصرّم الوكان موجوداً في الخارج و له أجزاءً بالفعل فيه [١٨]، و لا يكون ذلك إلّا بوجود أمرِ غير قارّ الذات، و هوالزمان.

و كذلك ما يقال : «الزمان إمّا مقدار الحركة بمعنى القطع، أو مـقدار الحـركة بـمعنى التوسّط. و الأوّل ليس بموجودٍ في الخارج، و الثاني لا يتجدّد و لا يتصرّم».

فالجواب: إنَّ المراد بالزمان هيهنا مقدار الحركة ^ بمعنى القطع، و إنَّه يدلَّ على وجود الزمان <sup>9</sup> في الخارج كما حقّقناه.

و اعلم! أنّ في الدليل المذكور استدراكين:

أحدهما: إنّ المقدّمتين القائلتين بأنّ القبلية ١٠ ليست نفس العدم و لا ذات الفاعل لا دخل نهما في إثبات أنّ معروض القبلية أمرٌ غير قارٌ، و ذلك ظاهرٌ. نعم! يمكن أن يقال: إنّ إيرادهما لدفع توهّم أنّ القبل هو العدم أو ذات الفاعل، إذ هما قبل الحادث.

و ثانيهما: إنّه يمكن توجيه الدليل بوجهين:

الأوّل: إنّ وجود الحادث بعد أنّ لم يكن، له ١٦ بعدية بالقياس إلى قبلية، و ليست تلك القبلية كقبلية الرائنين بل قبلية لا يجتمع مع البعدية. و القبلية الّتي لا يجتمع مع

| ٣. م ; فلا شكّ. | ۲. م : يظهر.  | ١. م : ذلك،  |
|-----------------|---------------|--------------|
| ٦. م ; إضائيان. | ٥. م : أجزاء. | نا، م : جزء. |

ه. دوّد معمرة من المرّد المرّد

٧. م: متجدّد و منصرّم، ٨ ص: -الترسّط و ... المحركة. ٨ س: + هيهنا ... الزمان.

١٠. ق: - بأنَّ القبلية. ١٠. س، ف، ص: -له.

البعدية الاتكون إلا زمانية، فيكون قبل كلّ حادثٍ زمانٌ ".

الثاني: إنّ الوجود الحادث بعد أنّ لم يكن، له قبلٌ. و ذلكالقبل أمرٌ غير قارٌ يتجدّد و يتصرّم، و هو الزمان.

فلمّا كفى في الاستدلال عدمُ اجتماع القبلية و البعدية، أو تجدّد القبل و ٣ تـصرّمد، فالجمع بينهما في الاستدلال يستلزم استدراك أحدهما لا محالة [ ١٩]. و قد علم من هذا أنّه لولا إيراد المقدّمتين لما احتيج ٤ إلى إثبات القبل بالذات؛ بل يكفي في البيان وجود القبل في الجملة.

[٣/٨٦ - ١/٢٢٣] قوله: و اعلم! أنَّ الرَّمان طاهر الإنَّية.

أراد أن يبيّن أنّه لِمّ وسم هذا الفصل بالتنبيد، و الفصل الآخر ما لاشارة، فقال: إنّ الزمان المالة المرابية خفي المهيّة المالة المالة المالة المرابعة المالة المرابعة المالة المرابعة ال

فإنّ قلت: هبا أنّ الزمان ١١ مطلقاً ظاهر الإنّية، إلّا أنّ وجود الزمان قبل كلّ حادثٍ ليس بظاهرٍ، ر هو المطلوب من الفصل؛ فما هو ظاهر الإنيّة ليس بمطلوبٍ من الفصل، و ما هو المطلوب من الفصل ليس بظاهر الإنيّة ا فالأنسب التعبير عن الفصل بالإشارة.

فنقول: كون الحادث مسبوقاً بزمانٍ ظاهرٌ أيضاً. فإنّ الحادث ما كان ثمّ كان, و ليس معناه إلّا أنّ هناك زماناً ما ١٢ كان ١٣ فيه ثمّ زماناً آخر كان فيه، فإنّ لفظة «كان» مشعرةً بالزمان على ما سيصرّح ١٤ الإمام في اعتراضه بعد.

ثمّ لإمكان أن يقال: كان معدوماً، أو كان الله ـ تعالى ـ موجوداً، بيّن أنّ ذلك ليس نفس

| •             |                                         |                         |
|---------------|-----------------------------------------|-------------------------|
| ۳. س: آو.     | ۲. ص : زماني،                           | ١. ق: لا يجامع البعدية. |
| ٦. ج. ص: لأذ. | ٥. ج : الخير. س : الآتي.                | ٤. ص: احتاج.            |
| ٨. م : فإذَّ. | ٨ قُ : - أمَّا أنَّه حَمْيٌ السَّهيَّة، | ٧. س : ـ الزمان.        |
| ۱۲. م : دمار  | ۱۱. ص : ـ بوجوده ً الزمان.              | ١٠. م : الأسايع.        |
|               | ۶۴. م: + په.                            | ۱۳. م : + مرجوداً.      |

العدم و لا ذات الفاعل، و إلّا فلا احتياج ا في التنبيه إليه. هذا حاصل الدلالة المذكورة، و هو في غاية الجلاء إنْ تعقل!

[٣/٨٧-١/٢٣] قوله: و اعلم! أنَّه إنَّما نبِّه هيهنا.

مهد المهد المعدد مقد من المام.

المقدّمة الأولى: إنّ الاستدلال على وجود الزمان بوجود القبلية و البعدية الخاصّتين به، أي: الذاتيتين. فإنّ القبلية و البعدية تلحقان الزمان لذاته و غيره بسببه. فالشيء يكون قبل شيء آخرلوقوعه في زمانٍ "قبل زمانٍ أخر، و أمّا الزمان فهو قبل زمانٍ " آخر لذاته المتصرّمة المتجدّدة.

فلئن عاد السائل و قال: المتصرّم إمّا أن يكون نفس المتجدّد، و هو محالٌ؛ أو غيره، و حينئذٍ يختلف أجزاء الزمان، فلا يكون متّصلاً.

قلنعد الجواب ؛ بأنّ التصرّم و التجدّد بعد فرض أجزاء الزمان، و لا اختلاف لأجــزاء الزمان في نفــه.

[٢/٨٧-١/٢٢٣] قوله ٦: و لايصبح تعريف الزمان بهما.

فرق بين التصديق بإنّية الزمان و تصوير مهيّته، فإنّ القبلية و البعدية لمّا كانتا من خواص الزمان كان من الظاهر أن يصح تعريف الزمان بهما كما أمكن الاستدلال بهما على وجوده، لكن وقع الاستدلال بهما و لا يصح التعريف بهما. فلا يقال: الزمان ماله بالذات القبليه و البعدية؛ لأنّ تصوّر القبلية و البعدية الذاتيتين موقوف على تصور الزمان، فيكون التعريف به ادوريّاً.

ثمّ إنْ سُئل و قيل: إنّما يلزم الدور لوكان التعريف بـالقبلية و البـعدية المـختصّتين

١. س: فلا احتاج، ٢. س: تمهيد. ق: تمهد. ٢. م: الزمان.

٤. م : الزمان الآخر. ٥. ق : . زمان. ٦. ص : و توله.

٧. ص : كانتا فرض أخصّ. ٨ ق : رقع. ٩. م : تعريفه.

۱۰. س، ق : دبه.

بالزمان، و ليس كذلك بل بمطلق القبلية و البعدية، لكن لمّا كان مطلق القبلية و البعدية " شاملاً " للزمان و المكان و غيرهما <sup>ع</sup>وقع التميّز بأنّهما لا يجتمعان معاً.

أجاب: " بأنّه لابدً في التعريف من هذا المميّز، لكن المعيّة تنقسم في مقابلة انسقسام القبلية و البعدية و ليست هيهنا إلّا زمانية، فيعود الدور فإنْ قيل: كما لا يستح تعريف الزمان بالقبلية و البعدية الذاتيتين لا يصح الاستدلال على وجوده بهما لأنّ التصديق بهما موقوفٌ على التصديق بوجود الزمان، فيكون إثبات الزمان موقوفاً على نفسه، و هو مصادرة على المطلوب

أجاب: بأنَّ الزمان لمَّاكان معروف الإنيَّة لم يلتفت في التنبيه عمليه إلى ذلك، ف إنَّ الغرض من التنبيه ليس إلَّا إيضاح ما فيه خفاء ببسط عبارات و الكشف عن خبيّاتٍ هي مناط الحكم، فأخذُ المطلوب فيه لا ينافى ذلك.

و اعلم! أنّ الشيخ عرّف الزمان في الفصل الآتي بالقبلية و البعدية اللّتين لاتجتمعان معاً، فأشار الشارح بهذا البحث إلى اختلالي في ذلك.

المقدّمة الثانية: إنّ القبلية و البعدية الزمّانيتين إضافيتان لأنّ القبل لايكون قبلاً إلّا بالقياس إلى بعدٍ ^، وكذلك البعد؛ و هما ليستا بموجودتين أ في الخارج، لأنّ وجودهما يتوقّف على وجود الجزئين أ من الزمان معاً، و هو محالً، فيستحيل وجود القبلية و البعدية. لكن ثبوتهما في العقل لشيءٍ يدلّ على وجود معروضهما، كما إذا ثبت القبلية العدم الحادث دلّ العلى أنّ معروض القبلية بالذات موجودٌ معه.

و هيهنا سؤال، و هو أن يقال: لمّا ثبت أنَّ لا وجود للقبلية و البعدية في الخارج بل هما أمران اعتباريان و لا شكّ أنَّ الأمر الاعــتباري لا يســتدعي وجــود مـعروضه ١٣ فــي الخارج ١٤؛ فهذا الكلام ينافي أوّله آخره!

| ۱. ق،س ۽ مطلق،        | ٢. س : لكن ثمًا البعدية.    | ۲. م : شاملان.        |
|-----------------------|-----------------------------|-----------------------|
| ٤. م : ـ غيرهما.      | ه. م : و أجاب.              | ۱۱ ص،ق : وجود.        |
| ۷. م ; ر أشار.        | ٨٠ م : بعده.                | ٩. م : ليسا پمرجودين. |
| ١٠. ص : الجزآن.       | ١١، س : + و البعدية,        | ١٢. ص : ١٤٠ .         |
| ۱۳. م : ربيوده عروضه. | ع في صريخ على هما بن الخارج |                       |

أجيب ابرجهين:

أحدهما: إنّه ثبت أنّ معروض القبلية يتجدّد و يتصرّم، و لا شكّ أنّ العدم لايتجدّد و لايتصرّم[٢٠]؛ فيكون موجوداً في الخارج.

و اعترض: بأنّ الكلام في دلالة ثبوت القبلية و البعديّة على وجود معروضيهما <sup>٢</sup>، و الدالّ فيما ذكرتم هو التجدّد و التصرّم.

و يمكن أن يُجاب عنه: بأنّ المتصرّم هو القبل، و المتجدّد هو ّ البعد. و القبلية و البعدية اللّتان لا تجتمعان لابدّ أن يتصرّم إحديهما و يتجدّد الأخسرى، فسيدلّان عسلى وجسود المعروض في الخارج.

و ثانيهما: أنّه ثبت أنّ القبل لا يجتمع مع البعد، فعدم اجتماعهما إمّا أن يكون في العقل و ليس كذلك، لاجتماعهما في العقل حتّى عرض لأحدهما القبلية، و للآخر البعدية، أو في الخارج، فلا بدّ من وجود المعروض في الخارج. و هذا منقوضٌ بالعدم و الوجود، فإنّهما لا يجتمعان لا في الذهن، بل في الخارج، و لا يلزم منه ثبوت العدم في الخارج، فإنّ السلب لا يستدعى وجود الموضوع.

و اعلما /5B16/أنّ القبلية و البعدية ٧ لا تلحقان ^ إلّا لأجزاء ٩ الزمان حتى يكون جزءٌ منه موصوفاً بالقبلية و الآخر بالبعدية. فمعروضهما ١٠ أجزاء الزمان و هي غير موجودةٍ في الخارج، لأنّ الزمان متّصلٌ واحدٌ [ ٢١]؛ و لأنّه لو وجدت لتتالي الآنات، فحينتذٍ لا يلزم من ثبوت القبلية و البعدية وجود معروضهما في الخارج، بل عدمه، فكيف يستدلّ لهما على وجود الزمان؟!

إذا عرفت هذا عرفت الخوابين و اتّجاه أن يقال للشارح: معروض ١٠ القبلية و البعدية على ما صرّحت به أجزاء الزمان و هي معدومة في الخارج، فكيف يدلّان على وجود معروضهما؟! أو يقال: معروض القبلية مغائرٌ لمعروض البعدية لأنّهما لا يجتمعان،

| ١. ق : و أجيب.      | ۲، ص: معروفتهما.   | ۲۰ س،ص ۱ . هو.  |
|---------------------|--------------------|-----------------|
| ٤، س : دأنّه نبت.   | 0. من ; + و العدم. | ٦. ص : إلّا.    |
| ٧. ق : ـ والبعدية.  | ٨ م : لا يلحقان.   | ٩. م : أجزاء،   |
| ۱۰. م : قمعروضاهما، | ۱۱. ق،ص : عرف.     | ۱۲. ص : معروضه، |

فلوكانا موجودين في الخارج لزم اشتمال الزمان على الأجزاء بالفعل، و إنّه محالً.

و الحاصل: أنَّ القبلية و البعدية لانَّهما اعتباريان الايدلَّان على وجود معروضيهما، بل ليس يجوز أن يوجد معروطهما " في الخارج.

و الجواب: أنَّ المراد بالمعروض هيهنا هو متعلَّق " القبلية و البعدية ؛، لا محلُّهما [ ٢٢ ]. فإنّ محلّهما جزء الزمان المعقول لا الموجود في الخارج أي: ما يعرض القبلية و البعدية بسبيه، فإنّهما إنّما يعرضان للامتداد العقلي بسبب الأمر الغير المستقرّ السوجود° في الخارج ٦، فأطلق المعروض على سبب المعروض مجازاً. و إلى هذا المعنى أشار في فصل «سَبْقِ المحدَثِ بالمادّة» حيث قال: «الإمكان من حيث إنّه المستعلّق بأسرٍ خارجمي يستدعي لامحالة موضوعاً موجوداً في الخارج» ؛ كما مضى في التقدّم بعيند.

[٣/٨٩ـ١/٢٢٣] قوله: أمَّا نفس القبلية فليس هو من الموجودات.

حاصل الجواب: أنَّ القبلية أمرُّ اعتباريُّ لا وجود لها في الخـارج [٢٣]، لكـن لهــا

أحدهما: من حيث عروضها ^ لأجزاء الزمان بحسب الذات و حينئذٍ لا يكون في زمانٍ آخر. و الثاني: من حيث ذاتها، فهي توجد في الذهن. و وجودها في الذهن يكون في زمانٍ، فيكون له قبلية اعتبارية بهذا الاعتبار، والقبليات لا يستسلسل بـل يستطع بـانقطاع الاعتبار.

و في قوله: «لا يتسلسل» لطيفة، و هـي ١٠ أنّ المشـهور أنّ التسـلسل فـي الأمـور الاعتبارية ليس محالاً. فبيّن بقوله: «و لا يستسلسل» : أنّ معنى ذلك ليس أنّ الأسور الاعتبارية يتسلسل، و هو ليس بمحال؛ بـل المـراد أنّ ذهـاب السـلسلة فـي الأمـور

١. م : لكرنهما اعتباريتين،

٤. م: . الغبلية و البعدية.

٧. س : + أمر.

۱۰. ق : ۱۰می،

۲, م : معروضاهما.

٥. م ; الرجود.

٣. م : متملقهما.

٦. م : . في الخارج.

٨ من،ق : عروضهما.

٩. م : فالقبليات.

الاعتبارية موقوفٌ على اعتبار الذهن. و الذهن لا يقوى على اعتبار أمورٍ غير متناهيةٍ. فإذا انقطع انقطعت السلسلة.

[٢/٢٠- ٣/٩] قوله: و يندفع أيضاً اعتراضه بأنَّ العدم لو اتَّصف بالقبلية ١٠

أي: إنّهم قالوا: عدم كلّ حادثٍ قبل وجوده. فقد وصفوا العدم بــالقبلية. فـــلوكـــانت وجوديةٌ لزم اتّصاف المعدوم بالموجود، و إنّه محالٌ.

و الجواب: أنّ القبليّة أمرٌ اعتباريّ، فيصبحٌ لحوقها لا للعدم المطلق بل للعدم المقيّد بالحادث".

فلو قيل: هذا ينافي ما ذكر من أنَّ معروض القبلية ليس هو العدم.

فنقول: المراد ثمّة معروض القبلية بالذات كما بيّناه.

واعلما أنّ الأجوبة الّتي ذكرها الشارح عن هذه الأسئلة لا توجيه لها أصلاً؛ فإنّ كلام الإمام ليس إلّا أنّ القبلية و البعدية ليستا من الوجودات ألخارجية. فلا يجب أن يكون الموصوف بهما موجوداً في الخارج؛ فلا يلزم أن يكون قبل كلّ حادثٍ أمرٌ موجودٌ في الخارج موصوف بها أمرٌ اعتباري، و الخارج موصوف بالقبلية. و الشارح في تلك الأجوبة مازاد على آنها أمرٌ اعتباري، و كونها الأمراً اعتبارياً لا ينافي عدمها في الخارج، بل يستلزمه.

و الجواب: أنّها و إنْ كانت معدومةً في الخارج إلّا أنّها متعلّقةً بأمرٍ خارجيٍ، فيدلّ على وجوده كما مرّ مراراً.

[٢/٢٢٤- ٣/٩] قوله: ثمّ إنّه اشتغل بالمعارضة.

هذا نقض إجماليّ؛ و تقريره: إنّ الدليل الّذي ذكر تموه ليس بصحيح ^بجميع مقدّماته، و إلّا لزم أن يكون للزمان زمان آخر. و ذلك أنّ بعض أجزاء الزمان قبل البعض الآخر، و ليست هذه القبلية كقبلية الواحد على الاثنين فإنّ أجزاء الزمان لا يوجد معاً \_، فإنْ لم

١. ج: - بأنّ ... بالغبلية. ٢. م: المدم.

ه، م: + أَمْرَأُ. ٦٠ :

٤. س؛ص ; الموجودات,

, : يصعّ. ٩. م : لأَنَّ.

٧. م: وكونه. ٨ ص: يصغ.

٣. ص: بالحادث. - تامالًا

٦. م: مازاد عليه إلّا.

يحصل هذا النوع من القبلية إلا بالزمان كان كلّ جزءٍ من الزمان في ازمانٍ آخر. و أنت خبيرٌ بأنّ هذا النقض الا يرد إلا على أوّل التوجيهين، لا على الثاني.

ثمّ قد يمكن أن يفرّق بين تقدّم عدم الحادث على وجوده و بين تقدّم بعض أجــزاء الزمان على بعض بوجهين:

الأوّل: إنّ الزمان ينتقض لذاته بمعنى أنّ مهيّته و حقيقته يقتضي لذاتها أن يكون بعض أجزائها قبل البعض، فاستغنت القبلية والبعدية الحاصلتان فيه عن زمان آخر. وأمّا الحركات فليست كذلك، لأنّ الجزء المتقدّم يعقل حصوله متأخّراً، و بالعكس. فلا جرم لم يكن كونها قبلاً و بعداً لنفس ذاتها، فلا بدّ أن يكون لأمر آخر.

و الجواب عن هذا الفرق<sup>٧</sup> من وجهين:

أحدهما: إنّ أجزاء الزمان إمّا متساوية، أو ^ مختلفة في المهيّة. فإنْ كانت متساوية في المهيّة استحال أن يكون بعضها متقدّماً لذاته و بعضها متأخّراً لذاته [ ٢٤]، إذ الأشياء المعيّة استحال أن يكون بعضها متقدّماً لذاته و بعضها متأخّراً لذاته [ ٢٤]، إذ الأشياء المتساوية في المهيّة ليجب أن يكون متساوية في اللوازم، و إنْ كانت متخالفة في المهيّة لزم أن يكون الزمان متصلاً واحداً بل مشتملاً على أجزاء بالفعل و يكون مركباً من آنات لأن كلّ جزء من الزمان موجود بالفعل / SA17 فيلو القسمة تكون أجمزائه المفروضة المنافق المتقدّماً و بعضها متأخّراً لأنه غير قارّ الذات، و التقدير أنّ التقدّم و التأخّر يستلزمان اختلاف الأجزاء في المهيّة، فيكون ذلك الجزء من الزمان مشتملاً على أجزاء بالفعل، و المقدّر أنه جزءٌ واحدً؛ هذا خلفً! فامتنع النه يقبل القسمة فيكون آناً.

و ثانيهما: أنّا سلّمنا<sup>۱۳</sup> أنّ أجزاء الزمان بعضها سابقٌ على البعض لذاته؛ لكن حصل منه أنّ التقدّم الّذي لا يجامع المتأخّر يمكن أن لا يكون باعتبار زمانٍ محيطٍ بــالمتقدّم و المتأخّر، فَلِمَ لا يجوز ذلك في عدم الحادث حتّى يكون متقدّماً على وجوده، بحيث لا

١. ق : - في. ٢. س : البعض،

٣. س اج : مُقنض، ق امنتقض، ص: يقنضي، ٢. ١٠.

٥. م : بداتها. ٦. ص : الخالصنان س : الخاصّنان، ٧. ق : عن هذا الفرق.

٨ ج : و إمّا . ٩ م : مالزمان . ١٠ ص ، ج ، ص ، ق : لو ،

١١. ج، ق : المغترضة. ١٢. م : قإنّ امتنع. ١٦. س، ص : الانسلم.

يجامعه و لا يكون ذلك باعتبار زمانٍ محيطٍ بهما؟!

الفرق الثانى: إنّا لمّا اعتقدنا أن كلّ جزءٍ من أجزاء الزمان مسبوق بجزءٍ آخر، كفى ذلك في حصول القبلية و البعدية [ ٢٥ ]، إذ معنى «يكون اليوم متأخّراً عن الأمس»: أنّه غير حاصل عند حصول الأمس. وأمّا أنتم فلمّا لم تثبتوا قبل أوّل الحوادث شيئاً أصلاً لم يلزم أن يكون قبل الحادث شيء حتّى يكون معنى تأخّره أنّه لايكون حاصلاً عند عصول ذلك الشيء. فلمّا كفى في حصول القبلية و البعدية في أجزاء الزمان كون كلّ زمانٍ مسبوقاً بزمانٍ آخر، و يفتقران في الحوادث فالقبل و البعد اللّذان و يوجدان معاً لا يفتقران في الزمان إلى زمانٍ آخر، و يفتقران في الحوادث إليه. فظهر الفرق.

و تقرير الجواب عنه ظاهر ؛ إلّا أنّ قوله: «و إنّ لم يكن معناه أنّه لم يوجد معه بل كان معناه إنّ اليوم لم يوجد حين كان أمس» ليس على الترتيب الطبيعي في البحث، لأنّه بعد أنْ سلّم أنّ معناه أنّه لم يوجد معه، كيف يُعقرض أنّ معناه ليس كهذلك، بعل شيء آخر [ ٢٦ ]؟!

فالأولى أن يقال كما ذكره الإمام: لا نسلم أنّ معنى قولنا: «اليوم متأخّرٌ عن أمس^»: أنّ اليوم لم يوجد معه؛ بل معنى اليوم لم يوجد معه؛ بل معنى اليوم لم يوجد معه؛ بل معنى ذلك: أنّ اليوم لم يوجد حين كان أمس. و لفظة «كان» مشعرة بزمانٍ مضيّ، فيكون للزمان زمانٌ.

سلّمنا أنّ معناه إنّ اليوم لم يوجد مع أمس؛ لكن المعيّة اضافة و الإضافة متأخّرة عن المضافين، فلا تكون المعيّة نفس اليوم أو ١٠ نفس أمس؛ بل ليس معناه إلّا أنّ اليوم يوجد في زمانٍ لم يوجد الأمس فيه، فيكون للزمان زمانٌ و بهذا البيان يلزم أن يكون للزمان الذي مع الحركة زمانٌ آخر.

١. س : والفرق. ٢. م : -إنّا.

ه. ص: فالثبل اللَّتان.

٤. ج: الحادث،

٨ م: الأمس.

٧. ق :. أنَّه.

٦. م: تفسير،

٣. ص، س، ج، ق : المعنى.

۹. س، ص ; کان.

١٠. س : منفس اليوم أر. ص : - أو. ١١. ص : + في زمان لا يوجد.

[۲/۲۲۱] قوله: و الجواب.

تحرير الجواب موقوفٌ على مقدّمةٍ، و هي إنّ الموجود الغير القيارَ الذات لاشكُ أنّ أجزائه لاتجتمع في الوجود معاً، فيكون بعضها قبل و بعضها بعد.

قمنه: ما ايحكم العقل بتقدّم بعض الأجزاء و تأخّر بعضها بمجرّد تصوّر تلك الأجزاء من غير ملاحظة أمر آخر و هو الزمان، فإنّه إذا فُرض له أجراء لا يكون تلك الأجزاء إلّا يوماً و أمساً، و حكم العقل بأنّ اليوم متأخّرٌ و أمس متقدّمٌ لا يتوقّف على ملاحظه أمر آخر غير مفهوم اليوم و الأمس، بل مجرّد تصوّرهما كافٍ في ذلك.

و مند: ما حُكُم العقل بتقدّم بعض أجزائه و تأخّر بعضها موقوفٌ على ملاحظة شيءٍ آخر؛ كالحركة، فإنّ كلّ جزءٍ يفرض منها يعقل متقدّماً و متأخّراً، و إنّما يسحكم العــقل بتقدّمه أو نأخّره بواسطة وقوعه في زمانٍ متقدّمٍ أو متأخّرٍ.

إذا تمهّد هذه المقدّمة فنقول: الزمان متّصلٌ واحد غير قارّ الذات لاوجود لأجزائه بالفعل. و إذا فرض العقل له أجزاء فتقدّم بعضها و تأخّر بعضها ليسا أسرين سوجودين عارضين لهما بسببهما صار بعضها متقدّماً و البعض الآخر متأخّراً كالسواد و البياض العارضين للجسم، حتّى صار بسببهما أسود و أبيض؛ فليس معنى قولنا: «التقدّم و التأخّر عارضان لأجزاء الزمان بحسب ذاته» إنّ أجزاء الزمان موجودة في الخارج، و القبلية و البعدية أمران موجودان في الخارج عارضان لأجزاء الزمان ، و تلك الأجزاء يقتضيهما اتتضاء العلّة للمعلول؛ بل معناه: إنّا إذا تصوّرنا حقيقة الزمان لم نحتج في تصوّر تقدّم بعض الأجزاء ولا تأخّر بعضها بل في التصديق بأنّ بعض الأجزاء متقدّمٌ و البعض متأخّرٌ إلى تصوّر غير حقيقة الزمان، بخلاف الزمانيات كالحركة، فإنّ تصوّ ر أجزائها لا يكفي في تصوّر تقدّم بعضها و تأخّر البعض، بل المناه يتصوّر متقدّماً أو متأخّراً لوقوعه في زمانٍ متقدّم أو متأخّر، و لهذا لا يقف السؤال إلّا عند الوصول إلى الزمان، فإذا قيل: إلى متقدّم أو متأخّر، و لهذا لا يقف السؤال إلّا عند الوصول إلى الزمان، فإذا قيل: إلى متقدّم أو متأخّر، و لهذا لا يقف السؤال إلّا عند الوصول إلى الزمان، فإذا قيل: إلى متقدّم أو متأخّر، و لهذا لا يقف السؤال إلّا عند الوصول إلى الزمان، فإذا قيل: إلى متقدّم أو متأخّر، و لهذا لا يقف السؤال إلّا عند الوصول إلى الزمان، فإذا قيل: إلى متقدّم أو متأخّر، و لهذا لا يقف السؤال إلّا عند الوصول إلى الزمان، فإذا قيل: إلى متقدّم أو متأخّر، و لهذا لا يقف السؤال إلى الوصول إلى الزمان، فإذا قيل: إلى متقدّم أو متأخرة الوصول إلى الوصول الوصول الوصول الوصول الوصول

١. س، س : قد.

٢. م : الأمس. ١٣. س : يعرش.

ه. ج، س: الآخر.

٨ م : + الآخر.

<sup>£.</sup>م:ر. ه.ج ۷.ج:آو. ۸.م

۳. مادا

٦. س: عارضا.

۹، س : و،

الحادث الفلاني على ذلك الحادث؟ فيقال مثلاً: لأنّا هذا الحادث وقع في واقعة زيدٍ و ذلك الحادث وقع في واقعة زيدٍ سابقة على واقعة عمروٍ. فإنّ رجع و قال: لِمَ كانت تلك الواقعة سابقة ؟ يُقال: لانّها كانت أمس و هذه كانت اليوم، فوقف السؤال قطعاً.

و بهذا التحقيق ظهر جواب الإمام حيث قال: أجزاء الزمان إن تساوت اســـتحال أن يقتضي بعضها التقدّم و بعضها التأخّر؛

لأنّا نقول: هذا إنّما يكون لوكانت أجزاء الزمان موجودة في الخارج [ ٢٧ ] و يكون /SB17 بعضها علّة للتقدّم و بعضها علّة للتأخّر ، و ليس كذلك. فليس معنى عـروض التقدّم و التأخّر لأجزاء الزمان إلّا حكم العقل بتقدّم بعضها و تأخّر البعض بمجرّد تصوّر الأجزاء، لعدم الاستقرار وكون مهيّتها هي عدم الاستقرار.

و عُلِم من هذا أنّ الشارح اختار في جواب النقض المذكور الفرق الأوّل، و دفع الجواب الاأوّل من جوابيه و نم يتعرّض للجواب الثاني [ ٢٨ ] لظهور الدفاعه ممّا تقدّم، فإنّ القبلية و البعدية اللّتين لا تجتمعان لابدّ أن تكونا بحسب الزمان؛ أمّا في أجزاء الزمان فبحسب الزمان " الّذي هو نفس القبل " و البعد، و أمّا في غيرها " فبحسب الزمان" المحيط بالقبل و البعد.

و أمّا حديث المعيّة فمعيّة الحركة للزمان غير معيّة الشيئين للزمان، فإنّ معيّة الحركة للزمان هي متى الحركة أي: كون ١٠ الحركة في الزمان ١٠، و معيّة الشيئين للزمان هي كون متى الحركة أي: كون أ الحركة في الزمان واحدٍ ... و المعيّة الأولى لاتحتاج كون متى أحدهما عين متى الآخر أي: كونها في زمانٍ واحدٍ ... و المعيّة الأولى لاتحتاج إلى زمانٍ خارجٍ عن المعين، بخلاف الثانية ، فلايلزم ١٧ من كون الحركة في زمانٍ كون ١٨

|                              | · · · · ·                    |                  |
|------------------------------|------------------------------|------------------|
| ١. س : يأنَّ،                | ۲. س : + و کانت رانعهٔ عمرو. | ۳. ص ; کان.      |
| 2. ج، ص، س :کان.             | ه. ق : المستقدّم.            | ٦. ق : المتأخّر. |
| ٧. س : البعض،                | ۸. م : جوا <i>ب.</i>         | ۹. س: بظهور.     |
| ۱۰. ص : ـ الزمان.            | ١١، ق : القبلية.             | ۱۱، م : غيره.    |
| ۱۳. س : + الَّذِي هو الزمان. | 14. ص ، س ؛ للحركة،          | ۱۵. ق: یکون.     |
| ۱٦. ق ، ص : زمان.            | ١٧. م : فإنَّه لايلزم.       | ۱۸. ص : ـ کون،   |

المحركة و الزمان في زمانٍ.

[٢/٩٤-١/٢٢٥] قوله: يريد بيان مهيّة الرّمان.

قد علمت أنّ قبل كلّ حادثٍ أمراً متجدّداً متصرّماً. و التجدّد و التصرّم لا يخلوان من تغيّرِ، فالتغيّر ' هيهنا لايكون إلّا على سبيل التدريج، و هو الحركة. و الحركة لابدّلها من متحرّك، فالزمان لا يتعلّق بحركة و جسم متحرّكٍ.

ثمّ إنّ كلّ زمانٍ فرض فهو حادث، وكلّ حادثٍ فقبله زمانٌ، وكلّ ` زمانٍ قبله زمانٌ آخر، فالزمان متَّصلٌ لا إلى أوَّلٍ؛ فهر لايتعلَّق بحركةٍ مستقيمةٍ لوجوب انقطاع الحركات المستقيمة، بل بالحركة المستديرة و هو يحتمل التقدير، لما مضى بيانه في فرض الحركة ٤ المنطبقة نهايتها على بداية الحادث في ٥ أنّ القبل من نصف الحركة أقرب و أنقص، و من ابتداء الحركة أبعد و أزيد.

[٣/٩٥\_١/٢٢٦] قوله ٦: هو كنية الحركة ٧ من جهة المسافة.

الحركة لاتقبل الزيادة و النقصان لذاتها، بل لمسافةٍ أو زمانٍ. فإنّا لو فرضنا حركتين إحديهما^في فرسخ و الأخرى في فرسخين و لاينظر إلى المسافة و الزمان، لايعلم طول إحديهما و قصر الأخرى. فكميّة الحركة إنّما هي من جهتين: من جهة المسافة، و من جهة الزمان.

أمّا من جهة المسافة قلانّها كمّ ينطبق عليها الحركة، فالحركة إلى نصف المسافة نصف الحركة إلى كلِّ المسافة؛ فيعرض لها الكمّية بحسب المسافة. و لسنا نقول: إنَّ للحركة كمّيةً عرضيةً و للمسافة كمّيةً أخرى، بل كمّية الحركة هي كمّية المسافة. و إنّـما الزيـادة و النقصان يعرضان الحركة للكمّية المسافة كما في السواد الحالّ في الجسم.

و أمَّا من جهة الزمان فلأنَّه كمُّ ينطبق على الحركة حتَّى أنَّ الحركة في نصف الزمان

٦٠٠: + د،

ه. م : من,

٣. ج ، ص : فكلَّ.

١، س ، ج : و الغير. ص : و النغيّر. ٢. ق : و الزمان.

غ م : + المستديرة ر هر ... الحركة .

٧. ج، ق، ص: للحركة .

٨ م: أحدهما.

نصف الحركة في كلّ الزمان. فلمًا كان الزمان كمّية الحركة و كمّية الحركة من جهتين: جهة المسافة و جهة الزمان، لكن جهة المسافة جهة التقدّم و التأخّر اللّذين يجتمعان ضرورة أنّ المسافة ينقسم إلى متقدّم و متأخّر في الوضع يجتمعان معاً في الوجود، وجهة الزمان جهة التقدّم و التأخّر اللّذين لا يجتمعان، فالزمان اكمّية الحركة لا من جهة التقدّم و التأخّر اللّذين يجتمعان ، فإنّها جهة المسافة. و الزمان ليس كميّية الحركة من جهة المسافة بل من جهة الزمان أ

## [٣/٩٦\_١/٢٢٦] قوله ٥: قال الشيخ في «الشفاء.

التقدّم والتأخّر في الحركة تابعان إمّا للتقدّم و التأخّر في المسافة، أو للتقدّم و التاخّر في الزمان. فكما أنّ المسافة إذا انقسمت إلى متقدّم و متأخّر انقسمت الحركة بحسب ذلك الانقسام إلى متقدّم و متأخّر انقسمت الحركة إلى متقدّم و متأخّر بحسب ذلك أيضاً لاحتى أنّ المتقدّم من الحركة هو ما حصل في المستقدّم من المسافة أو الزمان، و المتأخّر من الحركة ما يحصل أفي المتأخّر من المسافة أو الزمان؛ لكن المتقدّم و المتأخّر من المسافة يجتمعان معاً في الوجود الومن الحركة الوالزمان؛ لكن المتقدّم و المتأخّر من المسافة يجتمعان معاً في الوجود المن بحهة ماهما أي: التقدّم و التأخّر في الحركة خاصية من جهة ماهما أي: يكونان أي: يكون "المتقدّم و المتأخّر معدودين بالحركة، فإنّا نعد المتقدّم و المتأخّر بعدودين بالحركة، فإنّا نعد المتقدّم و المتأخّر بعدودين بالحركة، فإنّا نعد المتقدّم و المتأخّر بعدودين المتقدّم و المتأخّر ما المتأخّر أكثر، و إن كانت أقلّ كان عددهما أقلّ. فعدد الأجزاء المتقدّمة و المتأخّرة من الحركة هو الزمان، كما أنّ الحركة إذا اتصلت كان مقدارها الزمان. فالزمان عدد الحركة إذا الحركة هو الزمان، كما أنّ الحركة إذا اتصلت كان مقدارها الزمان. فالزمان عدد الحركة إذا الحركة هو الزمان، كما أنّ الحركة إذا اتصلت كان مقدارها الزمان. فالزمان عدد الحركة إذا الصركة هو الزمان، كما أنّ الحركة إذا اتصلت كان مقدارها الزمان. فالزمان عدد الحركة إذا الحركة المتأخرة من المسافة عدد الحركة إذا الحركة المتأخرة و الزمان، كما أنّ الحركة إذا التصلة كان مقدارها الزمان. فالزمان عدد الحركة إذا المتأخرة و المتأخرة و الزمان، كما أنّ الحركة إذا التصلة كان مقدارها الزمان. فالزمان عدد الحركة إذا المتأخرة و المتأخرة و

١٠ - ع : فإنّ الزمان.
 ١٠ - ص : - الزمان.
 ١٠ - أيضاً.
 ١٠ - أيضاً.
 ١٠ - أيضاً.
 ١٠ - أيضاً.
 ١٠ - م : و.
 ١٠ - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : - م : -

انقسمت إلى متقدّم و متأخّر، تبعاً لانقسام المسافة لاتبعاً لانقسام الزمان. و هذه النكتة الأخيرة إشارةً إلى أنَّ الشيخ عرَّف هيهنا الزمان بالتقدُّم و التأخُّر في المسافة لا في الزمان الثلّا يلزم الدور؛ بخلاف ما في الاشارات، فإنّه قال: «من جهة التقدّم و التأخّر اللَّذين لايجتمعان»، و ليس هذا إلّا التقدّم و التأخّر الزمانيين؛ فهو مستلزمٌ للدور. فقد تسامح في الاشارات بخلاف ما في الشفا.

[٣/٩٧-١/٢٢٦] قوله: پريد بيان كون كلّ حادثٍ مسبوقاً بموضوع أو مادّة.

الحادث قبل وجوده إمّا أن يكون ممكناً أن يوجد، أو ممتنعاً أن يوجد. و الممتنع أن يوجد لايوجد، و لو وجد لزم الانقلاب فهو قبل وجوده ممكنٌ ٢ أن يوجد. فإمكان وجوده ليس نفس قدرة القادر عليه /SA18/، لأنّ القدرة معلّلةً بإمكان الوجود، و عدم القدرة بعدم الإمكان. فلو "كان إمكان الوجود نفس القدرة لزم تعليل الشيء بسنفسه. و أيسضاً إمكان الوجود أمرٌ للشيء في نفسه، وكونه مقدوراً ٤ بالقياس إلى القادر.

لايقال: سيجيء أنَّ الإمكان أمرٌ إضافيُّ، و هو ينافي القول بأنَّه أمرَّ للشيء في نفسه ٠٠؛ لانًا نقول: المراد أنّ الإمكان ٦ أمرُ للشيء لابالقياس إلى القادر، فيكون لكونه مقدوراً؛ و سينتندٍ إمّا أن يكون جوهراً لا في موضوع، أو عرضاً ٧ في موضوع. و الأوّل باطلّ، لأنّه أمرٌ إضافيٌ و الأمور الإضافية لايكون جواهراً. فهو إذن عرضٌ موجودٌ في محلِّ؛ إنْ قيس إليه فهو موضوعٌ له. و إن قيس إلى الحادث فهو مادَّةً إنْ كان صورةً ، و موضوعٌ إنْ كان عرضاً. فقد بان أنّ كلّ حادثٍ فهو مسبوقٌ بإمكان مقارنٍ للعدم و هو قوّة الوجود، و مادّةٍ و هي موضوع تلك القوّة.

و لا يخفى عليك أنَّ المقدِّمة القائلة بأنَّ الإمكان ليس نفس القدرة لوحذفت من البين لتمّ البيان دونها [ ٢٩ ]، إلّا أنَّه لمّا كانت^القدرة سابقةً على وجود الحادث كما أنّ الإمكان سابقٌ عليه فريّما يذهب الوهم إلى أنّه هي، فأوردت تلك المقدّمة دفعاً لهذا الوهم، كما في

٣. م: راو.

٧. ص : غراضاً.

الزمان. ۲. س: پمکن.

٦. ق: ـ أنَّ الإمكان. ە. س : ئەسىرە،

غ. ص: مثداراً.

٨ ج :کان.

برهان الزمان.

و كأنّ الله يقول: المراد بهذا الإمكان إمّا الإمكان الاستعدادي ، و إمّا الإمكان الذاتي؛ الله عنه الإمكان الذاتي

فَإِنْ كَانَ الأُوّلِ: فلانسلّم أنْ كلّ حادثٍ قبل حدوثه ممكن الوجود؛ لأنْ ٢ قوله: «كلّ حادثٍ فهو قبل وجوده إمّا ممكن الوجود أو ممتنع الوجود»، قلنا: لانسلّم العصر، و هو ظاهرٌ؛

و إن كان الثاني: فلانسلَم احتياجه إلى محلِّ غير الممكن، بل من المحال أن يقوم بغير الممكن و إلاّ لكان الممكن في نفسه غير ممكنِّ [ ٣٠].

أجاب عنه بقوله: «و اعلم! أن كل إمكان» و هو تفصيل ذكره الشيخ في الشفاد و تقريره: ان المراد الإمكان الذاتي، و هو محتاج إلى محل غير الممكن، لأن الإمكان الذاتي إنّما هو بالقياس إلى الوجود. و الوجود إمّا بالذات أو بالعرض، و الوجود بالذات هو كون الشيء في نفسه، و الوجود بالعرض هو كون الشيء في نفسه، و الوجود العسم أبيض من الممكن أن يوجد إمّا يمكن أن يوجد في نفسه. فإنْ كان يمكن أن يوجد شيئاً آخر المراد على يمكن أن يوجد شيئاً آخر الشيء حتى يمكن أن يكون شيئاً آخر [ ٣١].

كما يقال: الجسم يمكن أن يكون أبيض، لأنّ الإمكان هنا إضافةٌ إلى وجود الأبيض، و هو وجودٌ للجسم° بالعرض، لأنّه كون الجسم شيئاً آخر.

و هكذا ما يقال: الجسم يمكن أن يوجد له البياض، فليس معناه إلّا أنّ الجسم يمكن أن يكون موجوداً آخر أن الجسم يمكن أن يكون موجوداً آخر أن هو أبيض.

و الغرض من قوله: «فهو يكون للشيء بالقياس إلى وجود شيء آخر له، أو بالقياس إلى صيرورته موجوداً آخر»، التعبير عن معنى الوجود مبالعرض بعبارتين مستقاربتي المعنى، فإن إحديهما: إن الوجود بالعرض هو أن يوجد شيء لشيء آخر، و تانيهما: أن يوجد شيء شيئاً آخر؛ و الاشك أنه متى وجد شيء لشيء السير بحسب وجوده له شيئاً آخر؛ و بالعكس.

٨. ج: فَكَأَنَّ. ٢. م: الَّهِ اللَّهِ عَلَيَّ ٢. م: الأَبِيض.

ع. م : فلابذ في وجوده من ذلك.
 ه. ص : الجـــم.

٧، ص : وجوداً. ١٨ م : المرجود.

۱. ص ۱۰ د پیص. ۲. م : + د،

e. ص : الشيء.

وكما الكِقال: الماء يمكن أن يصير هواءً، فإنّ الإمكان فيه بالقياس إلى وجودالهوائية للمادّة المائية، و هو وجودٌ لها؟ بالعرض.

ركما يقال: المادّة يمكن أن تكون موجودةً بالفعل أي : يمكن أن يوجدلها الصورة، فالإمكان؟ بالقياس إلى وجود الصورة للمادّة الّذي هو وجودٌ للمادّة بالعرض لاوجودها في نفسه. فهذه الإمكانات تستدعي شيئاً حتّى يمكن أن يوجد شيئاً آخر، أو يوجد له شيءٌ آخر ن، و هو موضوعٌ موجودٌ معها. هذا في الإمكان بالقياس إلى الوجود بالعرض. و أمّا الممكن أن يوجود في نفسه، فهو إمّا بحيث متى وجد كان موجوداً في غيره، أو مع غيره؛ و إمّا بحيث متى وجد كان موجوداً <sup>٥</sup> بذاته من غير علاقةٍ بينه و بين غيره.

قَإِنْ "كَانَ بِحِيث متى وُجِد كَانَ قَائماً بِغِيرِه أَو مِع غيرِه، فَهِذَا السمكن إِنْ كَانَ حَادِثاً يكون قبل وجوده ممكناً أن يوجد [٣٢]، لكنّه إذاكان موجوداً لايوجد إلّا في غيره أو مع غيره. فلمّا أمكن أن يوجد قبل حدوثه ، أمكن أن يوجد ٧ قائماً بغيره أو مع غيره، و إنّما يمكن أن يوجد قائماً بغيره أو مع غيره إذا وجد ذلكالغير، ضرورةً أنَّ ذلك الغير لوكان معدوماً لامتنع قيامه به^أو معه [٣٣]، فيكون ذلك الغير موجوداً مع إمكان وجوده، و هو موضوعة.

ر قوله: «و يكون موضوعه حامل وجود ذلك الشيء»، إنّما يصحّ في الحادث الّذي يرجد في شيءٍ. و أمَّا الَّذي يوجد مع الشيء فموضوعه ليس حامل ٩ وجوده، /SB18/ لأنَّ موضوعه ذلك الشيء، و هو ليس بحامل وجوده.

و إنَّ كان بحيث متى وجد كان قائماً بذاته من غير تعلَّق بغيرٍ ١٠، امتنع أن يكون حادثاً، إذ لو كان حادثاً لكان له قبل حدوثه إمكان وجودٍ ليس بعرضٍ، و إلّا لكان له موضوعٌ، فيكون الممكن مسبوقاً بموضوع يتعلّق به إمكانه و١١ التقدير أنّ لاعلاقة بسينه و بسين موضوع مّا من الموضوعات.. فيلزم أن يكون إمكان وجوده جوهراً قائماً بذاتــه، لكـنّه

٣. ق، ص: بالإمكان.

٦. م، ص ; وإنَّ.

٩. م : بحامل،

ع. ث: أو يوجد شيئاً.

۱. م : يمكن أن.

۲. س: لهما.

٥. ق : ؞ في غيره .... موجوداً.

٨ ص ; قيه.

٧. م : ١٠ امكن ان پرجد. ١٠٠٠ ۽ پغيره.

۱۱. ص: هو.

مضافٌ و لا شيء من المضاف بجوهرٍ. فهذا الممكن إمّا أن يسمتنع أن يسوجد أو يكسون موجوداً دائماً، فقد ظهر أنّ إمكان وجود الحادث إمّا إمكان وجوده بالعرض و هو إمكان وجود شيءٍ لشيءٍ، أو إمكان وجوده بالذات و هو إمكان وجود شيءٍ في شيءٍ أو مع شيءٍ ر أيّاًما كان فهو محتاج إلى موضوع موجودٍ معه.

و بالتفصيل: الأشياء الحادثة إمّا أعراضٌ ، أو صورٌ، أو مركّباتٌ، أو نـفوسٌ. و الأعراض ' و الصّور ' إمكان وجودهما هو إمكان وجودهما في جسم أو مادّةٍ. و إمكان وجود المركبات هو إمكان وجود صورها في موادّها. و أمّــا إمكــان النــفوس فــإمكان وجودها "متعلّقةً بما يصلح أن يكون آلةً لها في الاستكمال. و جميع هــذه الإمكــانات محتاجة إلى موضوع يوجد معها، و هو المطلوب. و أنت بأدنى تأمّلِ تعلم أن القسم الأوّل يرجع إلى القسم<sup>٤</sup> الثاني و بالعكس. فقد كفي أحدهما في البيان [ ٣٤]!

غَإِنْ قيل ؛ لو كانت ُ هذه الإمكانات الَّتي هي قبل وجود الحادث إمكانات ذاتيةٌ لم تختلف بالقرب و البُعد<sup>7</sup> لكتّها تختلف<sup>٧</sup> فإنّ إمكان وجود النفس مثلاً بالقياس إني الهيولي الأولى^أبعد، و بالنسبة إلى العناصر بعيدٌ ، و إلى المعادن فيه بعدٌ ، و إلى مادّة النبات فيه قرب، و إلى النطفة أقرب، ثمّ إلى العلقة ، ثمّ إلى المضغة، ثمّ إلى اللَّحم فإمكان الحادث قبل وجوده يختلف، فلايكون إمكاناً ذاتياً؛

أجاب بقوله: «و إمكانات هذه الأشياء ...».

و تحرير الجواب: إنّه قد ظهر أنّ كلّ واحدٍ ° من هذه الإمكانات هو إمكان وجود شيءٍ في شيمٍ أو معه. و له اعتباران:

أحدهما: من حيث تعلَّقه بالشيء الخارجي. و بهذا الاعتبار إذا قارن العدم يسمّي قوّةً يختلف قرباً و بُعداً. و يكون قول الإمكان على مراتبها ١٠ بحسب التشكيك للاخــتلاف بالقرب و البعد. و لاشكّ أنّ ذلك لايكون إلّا بحسب اختلاف ١١ استعداداتٍ متعاقبةٍ على

١. م: فالأعراض.

١٠. م: مراتبهما.

غ. م : دالقسم.

٧. م : + بالقرب و البعد.

١١. ص: - اختلاف.

٢. ت: النفرس.

ه. م. ص :کان.

٨ م: الأولى.

۲. م : موجود.

٦. س ، ق : البعيد.

٩. م : وأحدة.

ذلك الموضوع. فالإمكان الذاتي أيضاً يختلف من حيث تعلّقه به.

و ثانيهما: من حيث وجوده في نفسه. و بهذا الاعتبار أمرٌ لازم لمهيَّة الممكن بالقياس إلى وجودها لا يختلف أصلاً كالوجوب و الامتناع. فقد علمت أنَّ عدم اختلاف إمكان ١ الممكن بالنظر إلى ذاته لا ينافي اختلافه نظراً إلى وجود ً موضوعه.

بقى على الاستدلال منعٌ؛ و هو أنّا لا نسلّم أنّ الحادث نو كان قبل حمدوثه مسمكن الوجود لكان إمكان وجوده إمّا جوهراً أو ّ عرضاً. و إنّما يكون كذلك لوكان موجوداً في الخارج، و هو ممنوعٌ [ ٣٥].

و جوابه: إنّه لمّا ثبت أنّ هذا الإمكان هو إمكان وجود شيءٍ في شيءٍ، فلا يخلو إمّا أن يكون موجوداً في الخارج، أو لا يكون. و أيّاًما كان يحتاج <sup>لم</sup> إلى موضوع مــوجودٍ فـــي الخارج. أمَّا إذا كان موجوداً فظاهرٌ، و أمَّا إذا لم يكـن مـوجوداً فـلاَّنَّه مَـتعلَّقٌ بـالأمر الخارجي، فمن حيث تعلُّقه به يستدعي وجوده في الخارج <sup>ه</sup> كما في بمحث التـقدّم و التأخّر[٣٦].

و هذا الجواب و إنْ كان يفيد الشارح في دفع إشكالات الإمام إليه^. لكنَّه لا ينتمّ في التعليل. لأنَّ المنع "ينتقل إلى مقام آخر؛ و هو أنَّا لا نسلَّم أنَّ الحادث له قبل وجوده إمكان وجود شيءٍ في شيءٍ، و إنّما يكون كذلك لوكان كلّ حادثٍ لا يوجد إلّا في شيءٍ. و بيانه كما ذكر^ يتوقّف على كون الإمكان إمّا عرضاً أو جوهراً. و هو أوّل المسألة

لا يقال: كلّ حادثٍ فهو يوجد ٩ في شيءٍ أو مع شيءٍ ١٠، لأنّ ما لا يوجد كذلك لا يكون حادثاً و إِلَّا أمكن وجوده قبل حدوثه؛ لكن متى وجد لا يوجد إلَّا جوهراً قائماً بذاته من غير تعلَّقِ بغيره. فلو أمكن وجوده قبل حدوثه لأمكن وجوده قبل وجودد ١١ جوهراً قائماً بذاته، و إنّما يمكن قبل وجوده جوهراً قائماً بذاته لوكان موجوداً ضرورة أنّه لو لم يكن موجوداً لامتنع أن يكون جوهراً قائماً بذاته، فيلزم أن يكون قبل وجوده موجوداً ١٢؛ هذا

٤. م : محتاجاً.

٣ م : و إمّا.

٦. م : ـ اليه.

٩ ق: موجود.

۱. م : . إمكان.

۲. س : - رجود.

ه. ق : \_ أمّا إذا كان ... الخارج.

٨ م: ذكره.

١٢. س: وجوداً،

٧. ص: البنثي.

١١. ق: حدوثه.

١٠. ص : -او مع شيءٍ،

خلفًا و إذا ثبت أنَّ كلِّ حادثٍ لا يوجد إلَّا في شيءٍ أو مع شيءٍ فلايكون امكانه إلَّا إمكان وجود شيءٍ في شيءٍ أر معه، و هو التقصود .

الآنَّا نقول: الممتنع هو أن يكون بشرط العدم لا في العدم، فيمكن أن يكون جوهراً قائماً بذاته قبل أ وجوده، و إن لم يمكن أن يكون بشرط أن يكون قبل وجوده.

و هذا المنع واردٌ على /SA19/الشقّ الأوّل أيضاً، فإنّ الممتنع هو القيام بالغير بشرط <sup>٣</sup> عدمه لا في وقته؛ فيمكن أن يوجد الغير و يقوم "بد.

قال الشيخ في الشنا: «لمّا ثبت أنّ الحادث قبل وجوده ممكن الوجود فإمكان وجوده الابَّد أن يكون امراً عموجوداً، فإنَّه لو لم يكن أمراً موجوداً لم يكن المحادث إمكان وجودٍ، فلا يكون الحادث ممكن الوجود؛ هذا خلفً 1

و فيه نظرًا لأنّا نقول: لا نسلّم أنّ إمكان الوجود لو لم يكن موجوداً لم يكن الحادث ممكن الوجود، و إنّما يكون كذلك لو لزم من انتفاء مبدء المحمول انتفاء الحمل الخارجي؛ و هو ممنوعٌ ، فإنٌ العمي ليس بموجودٍ في الخارج و زيدٌ أعمى في الخارج.

و الأولى أن يستدلُّ على المطلوب بالإمكان الاستعدادي؛ بأن يُقال: لا شكَّ في إمكان الحادث، فامكانه إمّا أنّ يكون كافياً في فيضان وجوده عن المبدأ، أولا^. فإنّ كان كافياً يلزم قدم الحادث و هو محالً، و إنْ لم يكف " بل توقّف فيضانه على شرط، فذلك الشرط إمَّا أن يكون قديماً، أو محدثاً. لا سبيل إلى الأوّل، و إلَّا لزم قدم الحادث، و الشرط المحدث يتوقّف أيضاً على شرطٍ آخر محدثٍ ١٠، و هكذا إلى غير نهاية.

ثمّ، إنّ وجود الحادث إمّا أن يتوقّف على وجود هذه ١١ الشروط الغير المتناهية و هو محالٌ ، و إلّا لزم التسلسل في أمور موجودةٍ مترتّبةٍ، أو على عدمها، فإمّا أن يكون مطلق العدم و هو أيضاً محالٌ، و إلّا لزم قدم الحادث أو عدمها اللاحق، فكلُّ شرطٍ يكون معدّاً \_ الآنّا لانعني بالمعدّ إلّا ما يكون الشيء موقوفاً على عدمه اللاحق، ككون الجسم في

> ٢. ق: نشرط. ١٠. ص: فيمكن. ٣. ص ؛ فيقوم، ن ق،ص: - أمراً. ه. ج: ـ أمرأ... بكن.

> > ٨ ص: وإلَّا.

١١. م: تلك.

۱۰. م : محدث آخر.

٧٠٠ لأن

٦. م : هذا خلف.

٩. ك : ان لم يكن كانياً.

أوساط الأحياز، فإنّه لا بدّ منه لكونه في منتهى الأحياز. لا بمعنى أن الكون في المنتهى لا يكون إلّا إذا كان في الوسط، و إلّا لزم كون الجسم في مكانين معاً، و هو محالً؛ بل بمعنى أنّه يكون في الوسط و ينعدم كونه فيه حتّى يمكن أن يكون في المنتهى، فهذه الشروط المتسلسلة كلّما تتنازل لا يقرب وجود الحادث إلى إفاضة العلّة. فلابدّ أن يحدث بحسب حدوث شرطٍ شرط حالة مقربة للحادث إلى ايجاد العلّة. فتلك الحالة المقربة لاتكون قائمةً المالحادث، لأنّه غير موجود "بعد؛ بل بموجود آخر [ ٣٧].

و ذلك الموجود إمّا أن يكون له تعلّقُ بذلك الحادث، أو لا، و الثاني ضروريّ البطلان. فتعيّن الأوّل، و هو الّذي نسمّيه <sup>ع</sup>مادّةُ؛ و تلك الحالة المقربة امكاناً استعدادياً.

و سُئل معض العلماء: لِمَ تزول الاستعدادات عند حصول الوجودات؟

فقال: الاستعداد الناقص يزول، و أمّا الاستعداد التامّ فلا يزول. و هذامثل النطفة، فانّها آ إذا حصل لها استعداد أنّ يكون علقةً وجب أن يزول عنها استعداد النطفية، فإنّه لو لم يزل عنها استعداد صورة النطفية لم يزل عنها صورة النطفية، بناءً على أنّ إفساضة الصورة بحسب الاستعداد. فعند حصول استعداد صورة العلقة فاضت معليها صورتها و كمان استعدادها باقياً معها، ثمّ إذا حصل لها استعداد المضغيّة زال هذا الاستعداد و فاض عليها صورتها. و على هذا حتى ينتهي إلى الاستعداد التامّ للإنسانية.

قلت: إنهم قالوا: كلّ صورة سابقة فهي معدّة للاحقد، فالنطفة ما لم تتصوّر المصورِ عدّة في الأطوار لم يتصوّر بالصورة الإنسانية، و لا شكّ أنّ الصورة السابقة لا تجتمع مع اللاحقة. و لمّا كانت الصورة السابقة الله هي الموجبة للاستعداد اللاحقة، فإذا انتفت يجب انتفاء الاستعداد اللاحقة، فإذا انتفت يجب

قال: ليست الصورة ١٢ السابقة موجبةً للاستعداد اللاحقة، بــل إذا حــصلت الصــورة السابقة و تواتر عليها الحركات الفلكية و الأوضاع تحصل بواسطتها للهيولي حالةً هي

| ۱۲ جاص : ليس بموجودٍ، | ٢. ص : ـ قائمة.     | ١. ق : كما يننا.           |
|-----------------------|---------------------|----------------------------|
| ٦. م : فإنّها.        | ه. م : ستلت.        | ٤ م ; سټيت،                |
| ۾ س ۽ يتصور،          | ٨ ج : خاطن.         | ۷. س : بزول.               |
| ۱۲. م : صورة.         | ١١. م،س،س : للاحقة. | ١٠. ق: : لا نجتمع السابقة. |

استعداد الصورة اللاحقة.

و فيه نظرًا لأنّ الصورة السابقة إمّا أن يكون لها دخلٌ في الاستعداد، أو لا. فإنْ لم يكن لها دخلٌ أصلاً لم يكن معدّةً، و إن كان لها دخلٌ يلزم انتفائه بانتفائها.

ر التحقيق: إنّ الاستعداد مقولٌ بالاشتراك على معنيين: أحدهما الاستحقاق، و الثاني كيفيةٌ مقرّبةٌ للمعلول إلى إفاضة العلّة. فاستحقاق الوجود يبقي مع بقاء المعلول قطعاً، و أمّا الكيفية المقرّبة فهي المنتفية عند الحدوث كما عتحقق.

و من محققي هذا الفنّ من سمعته يقول: إنّ للمعدّ عدمين: عدمٌ سابقٌ، و عدمٌ لاحقٌ. كما أنّ لزيدٍ مثلاً عدمين: عدمٌ سابقٌ أزليٌ، و عدمٌ لاحقٌ إذا مات، فالمعلول يتوقّف على عدم المعدّ اللاحق. و الشرط قسمان: شرطً معدّ و هو لا يجتمع مع المشروط، و شرطٌ غير معدّ و هو ما يجتمع معه. و تحقيق الإعداد تبقريب تأثير العلّة إلى المعلول. و «الإعداد» بالفارسية: «آماده گردانيدن» لا، يعنى: «مادّه را از جهت تأثير مؤثّر آماده ميگرداند». و لا شكّ أنّ المعدّ يقرّب للي الوجود، فإنّ لا 199% أمس مقرّب لليوم. فلولم يوجد أمس لم يوجد اليوم. فالمعدّ يحدث في المادّة كيفية استعدادية، لكنّها لا تبقى مع المعلول حتّى إذا وجد المعلول انتفت الكيفية الاستعدادية.

و إنّما أطنبنا في المقام و لم نحترز عن تكرار المعنى الواحد بعياراتٍ مختلفة ، لأنّه مثار الأوهام، و مزالً ١١ الأقدام.

[٢/١٨-٤٠١/٢٢٨] قوله: ظهر ٢٢ منه أنّ قول القاضل الشارح.

قال الإمام: «القول بأنّ الحادث قبل وجوده ممكن الوجود" باطلٌ، لأنّ الحادث قبل وجوده نفئ محضٌ و عدمٌ صرفٌ، فلايصحّ الحكم عليه بالإمكان أو بغيره».

| ۱.ج : ر استحقاق،     | ۲. م : فهر،      | ٣٠. م ج : منفية.         |
|----------------------|------------------|--------------------------|
| غدم ۽ لماء           | ه م : ـ مناذً.   | ٦. م: + ما.              |
| ۷. ص: گردانیده.      | ٨ ج : منزب.      | ٩. ص: ـ أمس لم يوجد وجد. |
| ۱۰. س، ج بق : انتقى. | ١١. ق ص : مزلّة. | ۱۲، م : فظهر،            |
| ۱۲. ج : ـ آل جي د،   |                  | ·                        |

فإنّ قيل: الحادث قبل وجوده إمّا نفيّ مخضّ، أو لا. و أيّاً ما كان فما ذكر تموه ساقطّ، أمّا إذا لم يكن نفياً محضاً فظاهرٌ، و أمّا إذا كان فلاّنه حينئذٍ يصحّ الحكم عليه بكونه نفياً محضاً. ا

اجاب: بأنّ الحكم عليه بالنفي لضرورة اللفظ و ضيق العبارة، و أمّا في التحقيق فقبل المجود الحادث نيس هناك شيء أصلاً، فلا يصحّ الحكم عليه؛ ضرورة أنّ الحكم يستدعي محكوماً عليه، و إذا لم يكن هناك محكوم عليه استحال قطعاً.

ثمّ عارضه بأنّ الحادث قبل وجوده مقدورٌ للقادر و متميّزٌ عن العدم، فلايكون نفياً ٥ محضاً.

و عارض هذه المعارضة بأنّ المستنع متميّزً " عن الممكن، مع أنّه نفيّ محضّ. و هــو نقضّ إجماليّ سها الإمام في تسميته معارضةً.

و جوابه: إنّ الحكم على المعدومات إنّما لا يسمع بالأمور الخارجية، و أمّا بالاعتبارات الذهنية كالإمكان و الامتناع فصحيح، و منشأ الخبط هيهنا معدم الفرق بين الخارجيات و الاعتباريات.

و نقول أيضاً: إنْ أردتم بقولكم: «المعادث قبل وجوده الفي محض وليس بشيءٍ» أنّه كذلك في العقل، فهو ممنوع؛ و إنْ أردتم به أنّه كذلك في الخارج، فمسلم؛ و لكن ١٠ لا نسلم أنّه لا يصبح الحكم عليه بالإمكان حينئذٍ، و هو ظاهرٌ.

ثمّ قال: لِمَ قلتم بأنّ الإمكان أمرٌ موجودٌ؟ ١١ و ممّا يدلّ على أنّه ليس بموجودٍ وجودٌ: أحدها: أنّه لوكان موجوداً لكان إمّا واجباً أو ممكناً، و هما باطلان.

و جوابه: إنّ إمكان الحادث أمرّ اعتباريّ في نفسه منتعلّقٌ بشميءٍ خمارجمي. فمله اعتباران:

أحدهما: من حيث إنّه متعلّق بشيءٍ خارجي، و بـهذا الاعــتبار ليس بــموجودٍ فــي

| ۱. م : نقی محض.  | ۲، ج : قبل . س : فقيل. | ۲. م : ـ أصلاً. |
|------------------|------------------------|-----------------|
| ٤. م: المحكوم،   | ه. قَ : نفياً.         | ٦. م : يتميَّز، |
| ٧. ق: المحكوم،   | ٨. م : ٩ هيهنا.        | ۹. م : حدرته.   |
| ۱۰. م ; و لکنّه. | ١١. ص : - و.           |                 |

الخارج إلّا أنّه يدلّ على وجود ذلك الشيء الخارجي، كما أنّ الاعدام كالعمى أمورً اعتباريةً [ ٣٨] لكنّها من حيث تعلّقها للموجوداتٍ خارجيةٍ تستدعي وجود معروضاتها.

و قوله ": «هو إمكان"، بل إمكان " وجودٍ في الخارج»، مستدرك؛ بل لا معنى لقوله : «هو إمكان"»، إذ تقدير الكلام هيهنا: إنّ الإمكان من حست تعلقه بشسيء خارجي ليس بموجود، و هو إمكان". و من البين أن لا طائل تحته، و المراد أن لا موجود في الخارج هو إمكان و إن كان إمكان وجودٍ في الخارج. و هذا مأخرذ من قول الإمام حيث قال: صريح العقل ما قضى بوجود الامتناع في الخارج، بل بإمكان الوجود في الخارج كما قصى بامتناع الوجود في الخارج لا بوجود الامتناع في الخارج؛ لكن هذا المعنى لا يستعلق بحيثية الإمكان بالشيء الخارجي. فإنّا "إذا نظرنا إلى إمكان وجود الشيء مطلقاً كان بحيثية الإمكان بالشيء مطلقاً كان وجودٍ في الخارج، و ليس بموجودٍ في الخارج [٣٩].

و ثانيهما: من حيث ذاته، و أنّه أمر اعتباري في نفسه شيءٌ من الأشياء قائمٌ بالعقل. و بهذا الاعتبارموجودٌ في الخارج ، لأنّه موجودٌ في موجودٍ خارجي هو العقل. و إذا اعتبر وجوده و نسبته " إلى مهيّته يعرض له إمكان آخر، لكن لا يتسلسل لانقطاع الاعتبار.

لا يُقال: الأمور الاعتبارية إنْ طابقت الخارج عاد الإشكال في أنّـها إمّــا واجــبةُ أو ممكنة، و إلّا فحصولها في العقل جهلًا

لأنا نقول: لا نسلم أنها إن الم يطابق الخارج يكون حصولها جهلاً. و إنما يكون جهلاً لو كان حصولها في العقل على أنها وصور لأمور خارجية، و ليس كذلك؛ بل حصولها في العقل على أنها أصكام موجودات افي الخارج أي: عوارض و صفات للموجودات المخارجية من حيث أنها في العقل؛ و العوارض العقلية للموجودات الخارجية غير موجودة في الخارج من حيث أنها أحكامها وعوارضها؛ و موجودة في الخارج من حيث أنها أحكامها و عوارضها؛ و موجودة في الخارج من حيث أنها أشياء و موجودات في العقل من شأنها أن يحكم

٦. ق : دَلَ.

٢. ص: - تعلَّقها.

ه. آن : فإمّا.

٤. م : + بل إمكان.

٨ ق: . إنَّما يكون جهادًّ.

٧. ص دران.

١٢. ق: ـ احكامها ... أنّها.

٣. م: - بل.

٦. س : تسميته.

٩. ق: ـ أنَّها.

١١. م : فالعرارض.

١١٠ج: موجود.

عليها بشيءٍ ريوصف بشيءٍ[١٤٠].

و الحاصل: إنّ الأمور الاعتبارية لها حيثيتان: من حيث إنّها صفات الموجودات، و من حيث إنّها أن الأمور الاعتبارية لها حيثيتان: من حيث إنّها أشياء من شأنها أن توصف. و هي بهذه الحيثية موجودة في الخارج لوجود العقل في الخارج.

و لا يستراب في أن قوله: «و أحكام الموجودات» ... إلى آخره» زائدًا لادخل له في جواب السؤال، بل هو من سقط الكلام؛ فإن الأمور الاعتبارية بأيّة حيثية تؤخذ إمّا أن تكون موجودة في الغارج، أو في العقل. و أيّامًا كان يسلزم أن تكون موجودة في الغارج أنمًا على التقدير الثاني فإن العقل موجود في الغارج أنمًا على التقدير الثاني فإن العقل موجود في الغارج، و الموجود في الموجود في الخارج موجود في الخارج أ. على أن هذه شبهة ركيكة لا يليق خطورها بمن له أدنى مسكة فإن معنى أنّه موجود في العقل أنه موجود بوجود أصيل، و بوجود أني الغارج أنه موجود بوجود أصيل، و الموجود النابر الأصيل الإيلزم أن يكون أصيل، و الموجود النابر النابر الأصيل الموجود في مكان المكان، و هو غلط بين ا

و من العجب أنَّ شيئاً يكون موجوداً في الخارج باعتبارٍ، مـعدوماً فــي الخــارِج ١٠ باعتبارٍ. نعم! الزنَّاد قد١١ يكبو و الجواد قد يعثر حين يعدو!

و ثانيها: إنّ الإمكان إنْ ١٢ كان موجوداً لكان إمّا حالاً في الحادث قبل وجوده، أو ١٣ في غيره؛

و جوابه: إنّه قد تبيّن أنّ إمكان الحادث هو إمكان شيءٍ من شيءٍ، فله اعتباران: أحدهما: أنّه إمكان في ذلك الشيء، و ثانيهما: أنّه إمكان شيءٍ، فبالاعتبار الأوّل عرضٌ من

| ١. م : من هذه             | ۲. منج : زائدة. | ٦٢. م: موجودآ. |
|---------------------------|-----------------|----------------|
| ع. م : أو لمي العقل.      | ه. م : ناِنَ.   | ال م: فيه.     |
| ۷. م: لمن،                | ٨ ص : ، پرجود.  | ٩. ق:الوجود.   |
| ١٠. ص: . و هو غلط الخارج. | ۱۱. س: رټما,    | ۱۲، س تار،     |
| t. com                    |                 |                |

۱۲. ج، س: لو.

أعراض ذلك الشيء حاصلٌ فيه، و بالاعتبار الثاني إضافةٌ للشيء بالقياس إلى وجوده. فكونه نعتاً للشيء بهذا الاعتبار لا ينافي حصوله في غيره بالاعتبار الأوّل.

و ثالثها: إنّ الإمكان إضافةً بين المهيّة و الوجود. فلو كان موجوداً لم يتحقّق إلّا بعد ثبوت المهيّة و الوجود، فيلزم تقدّم الوجود على الإمكان.

و جوابه: إنّ الإمكان لكونه اعتبارياً لا يستدعي تحقّق المتضايفين اللّا في العـقل، لكنّهما متعلّقان ألم بأمرٍ خارجي، فيكون موضوعاً له موجوداً في الخارج كما تقدّم فسي بحث التقدّم ـ <sup>4</sup>

و اعلما أنّ هذه الأجوبة كلّها غير موجّهةٍ، لأنّ المطلوب من الدليل كون الإمكان غير موجودٍ في الخارج، و حاصل هذه الأجوبة أنَّد أمرٌ اعتباري؛ فلا يصحّ للجواب.

اللّهُم إِلّا أَن يُوجّه الأسئلة بأن يقال: لوكمان الإمكمان معدوماً لم يستدع مسحلاً خارجياً. لكن المقدّم حقّ بتلك الوجوء الثلاثة، فالتالي مثله، فحينئذٍ يمكن الجواب بمنع الملازمة.

و يكفي أن يُقال في المنع: إنّ الإمكان و إنْ كان معدوماً في الخارج إلّا أنّه متعلّق بأمرٍ خارجي، فهو يستدعيه و يستغني عن ذلك الإطناب. لكن الإمام لم يورد الأسئله كذلك، و رجّه كلام الشيخ بأنّ العادث قبل حدوثه ممكن الوجود، فالإمكان إمّا أن يكون أمراً وجوديّاً، أو عدمياً. و الثاني باطلٌ، لأنّه لا فرق بين عدم الإمكان و الإمكان العدمي، فإنّ التفرقة و الامتياز بين الأمور العدمية لا يحصل إلّا عند اختصاص كلَّ منها بخاصّية بها يمتاز عن الآخر، و لا معنى للوجود إلّا ذلك. فانقلب المعدوم موجوداً، و همو مسحالٌ. يعتاز عن الإمكان أمراً ثبوتياً. فإمّا أن يكون جوهراً و هو محالٌ، لأنّ الإمكان حالله إضافية، فلا يعقل كونه موجوداً قائماً بنفسه ، و إمّا أن يكون عرضاً، فلابدّ له من محلً.

ثمّ قال بعد القدح في إمكان الحادث قبل وجوده: لا نسلّم أنّ الإمكان أمرٌ وجوديّ، بل عدميّ، للوجوه المذكورة.

١. ق: المتنابلين.

٢. ص، ق : لكنها. ٢. م : يتملَّقان.

ه ق: -إلاً ت: + لها.

ع. ق: المنفدّم.

٧. س: للموجود.

ثم ' ما ذكروه من عدم الفرق بين عدم الإمكان و الإمكان المعدوم مستقوض الامتناع، للفرق بين سلب الامتناع و الامتناع المعدوم. و لأنا نعلم بالضرورة استياز بعض العدميات عن البعض، فإن عدم السبب و الشرط يقتضي عدم المسبب و المشروط، و عدمهما لا يقتضي عدم السبب و الشرط.

هذا محصّل كلام الإمام في هذا المقام.

و من المكشوف البيّن أنْ لا توجيه لأجوبة الشارح عن هذا الكلام أصلاً [ 1 4 ]. على أنّ الإمام خالف ترتيب ألبحث في تقديم المعارضة على النقض. و هو ٦ منع الدليل بعد تسليمه.

ثمّ قال: لو استدعى إمكان الوجود موضوعاً موجوداً لكان كلّ ممكن الوجود كذلك، فيلزم أن يكون العقول و النفوس متعلّقةً بموضوع.

و جوابه: إنّه فرق بين إمكان الحادث و إمكان القديم، لأنّ إمكان الحادث إمكان شيءٍ في غيره، فهو متعلّق بالغير يستدعي وجوده، و إمكان القديم ليس إلّا إمكان وجوده غير متعلّق إلّا <sup>٧</sup> بمهيّته بالقياس إلى وجوده، فإنْ قيس إلى مهيّته كان في العقل كعرض في موضوع، و إن قيس إلى وجوده كان كإضافة إلى مضاف^إليه.

[٣/١-٨٠١/٢٩] قوله: أمَّا الصغرى فلأنَّ ٩.

الأولوية إنْ حصلت فلا يخلو إمّا أن يكون حصولها مع الحادث بـالزمان، أو قـبـل الحادث بالزمان.

و الأوّل باطلّ؛ لأنّ الكلام في حدوث تلك الأولوية كالكلام في حــدوث الحــادث فيتوقّف ١٠ حدوث تلك الأولوية على حدوث أولويةٍ أخرى، و هلمٌ جرّاً افيلزم التسلسل في الأمور المرتّبة الموجودة معاً.

١. م: + قال. ٢. م: المدمي. ٣. م: امتناع.

ع ص : الترتيب. ٥. ق : تفذّم، ٦. ص : ١٠ مو.

٧. ق: - إِلَّا. ١٠ م: كان إضافة لمضاف. ٩. م: + الأثوية إذْ حصلت.

١٠. م : فيتلدُّم. ص : فنوقف.

و الثاني أيضاً باطلُّ؛ لأنَّ التوقّف حينتذٍ إمّا على وجودها فيكون حصولها معه لا سابقاً عليه، أو على عدمها، ـ و عدمها الحاصلُ قبل حدوث الحادث؛ فيلزم حدوث الحادث قبل حدوثه، و أيضاً يلزم حدوث الحادث " قبل تلك الأولوية و بعدها، لحصول عدمها في الوقتين.

و أمّا الكبرى فلأنّ الأولوية ليست ثبوتيةً، فلا تفتقر إلى المادّة كما في الإمكان.

أجاب: بأنَّ الوجوب متحقَّقٌ فضلاً عن الأولوية، لأنَّ وجـود كـلَّ مـمكن مسـبوقٌ بوجوبٍ، كما أنَّه ملحوقٌ بوجوبٍ. و ذلك لأنَّه ما لم يجب صدوره عن الفاعل لم يصدر عنه، و إلّا لزم التخصيص بلامخصّص، إذ تأثيره حينئذٍ بالنسبة إلى جميع الأوقات على السوية. و سيجيء له زيادة إيضاح.

ثمّ. إنّ هذا الوجوب إنّما يتحقّق بانتهاء سلسلة الاستعدادات إلى وجود الحادث، و وجود الحادث" لا يتوقّف على وجودها بل على عدمها، لا مطلقاً و إلّا لزم قدم الحادث، بل على عدمها اللاحق.

و لمّا اشتمل كلام الإمام على منع و معارضة ففي هذا الكلام أشار ٤ إلى اندفاعهما، أمّا المنع فلتحقّق الوجوب، فكيف الأولوية؟! و أمّا المارضة فلأنّا نختار أنّ وجود الحادث يتوقُّف على عدم الأولوية؛ و لا محذور، لتوقَّفه على عدمها ۗ اللاحق لا مطلقاً.

و نقول أيضاً: كون وجود الحادث [ولى إمّا أن يستلزم وجود الأولوية ٧ أو لايستلزم. فإنْ استلزم^ لم يتوجّه منع الكبرى بعد التنزّل، لأنّه مبنيٌّ على عدمها؛ و إنَّ لم يستلزم لم يتمّ المعارضة في الصغرى /SB20/. لأنّه لا يلزم من عدم الأولوية أن لايكون أولى، كما لا يلزم من عدم العمى أن لا يكون زيدٌ أعمى.

[٣/١-٩-١/٢٢٩] قوله : و اعلم! أنّ تأخَّر الشيء عن غيره يُقال بخمسة معانٍ. التأخّر مقولٌ بالاشتراك على خمسة معانٍ. و الّذي يضبطها ٩ أن يقال: المتأخّر إمّا أن

> ٣. ص: و رجود الحادث. ۱. ص: رعدتها. ٢. ق: الحادث.

٦. ص: . يتوقّف ... الحادث.

٧. منج: الأرلية.

٤. م: إشارة.

٩. م: أضبطها.

٥. س، ق: عدم.

٨ ق: لم يستلزم.

يجامع المتقدّم في الوجود، أو لا يجامعه. فإن لم يجامعه فهو المتأخّر بالزمان؛ وإنَّ جامعه فإمّا أن يكون بينه و بين المتقدّم ترتيبٌ باعتبار المعتبر و أخذ الآخذ، أو لا يكون كذلك. فإمّا أن يحون بينه و بين المتقدّم ترتيبٌ باعتبار المعتبر و أخذ الآخذ، أو لا يكون كذلك. فإن كان بحسب الاعتبار فهو المتأخّر المالرتبة أو المتأخّر اللوضع.

و هو إمّا بحسب المكان كما في صفوف المجلس، أو غيره كالأجناس مع الأنواع إذا آ أخذنا من طرف النوع أو أخذنا من طرف الجنس<sup>2</sup>. و إن لم يكن بحسب اعتبار الترتيب فالمتأخّر <sup>6</sup> إمّا أن لا يحتاج إلى المتقدّم آو هو التأخّر بالشرف، أو يحتاج و هو التأخّر بالذات. فإمّا أنْ يكون المتقدّم علّةً تامّةً للمتأخّر و هو التأخّر العلّية، أولا و هو التأخّر بالطبع.

وربّما يُقال للمعنى المشترك «التأخّر ^بالطبع» و يخصّ التأخّر بالمعلولية باسم «التأخّر بالذات»، فيكون كلُّ من التأخّر بالطبع و التأخّر بالذات \* مقولاً بالاشتراك على معنيين: عامً و خاصّ. و المتقدّم و المتأخّر بالعلّية متلازمان وجوداً و عدماً، إلّا أنّ المعلول ' فيهما تابعٌ للعلّة ، و المتأخّر بالطبع يستلزم المتقدّم في الوجود من غير انعكاس.

هذا ۱۱ ما ذكره الشارح. وعندي أنّ العلّة التامّة ليست معتبرةً في التأخّر بالعلّية، بل المعتبر هو العلّة الفاعلية. يدلّ عليه قول الشيخ في بيانه: «إذا كان وجود ۱۲ هذا عن آخر فإنّ ما وجود الغير عنه هو العلّة الفاعلية [٤٦]»، و في مثاله كحركة ۱۳ اليد و حركة المفتاح، فإنّ حركة اليد ليست علّة تامّة لحركة المفتاح ضرورة توقّفها على اليد و على العصلات و على المفتاح ۱۴ و غيرها، و حينئذٍ لا ينعكس المتقدّم ۱۵ بالعلّية على المتأخّر، كما في الطبع ۱۱.

و قد أطلق اسم التأخّر بالذات في بيان حدوث الذاتي على التأخّر بالطبع، حيث جعل ما بالذات أقدم بالذات ٢٠ على ما بالغير.

| ١. ق،ج، ص: المؤخّر. | ٢. في جنص: المؤخر.                 | ٣. م: إنَّ.                   |
|---------------------|------------------------------------|-------------------------------|
| ٤. ص: الحدّ.        | ٥. ص : المتأخّر.                   | ٦٠ م، من : المقدم.            |
| ٧. م : المستأخّر،   | ٨. م ۽ کأ خَر.                     | ٩. ق: بالذات و التأخر بالطبع. |
| ١٠. ج، ص : +تابع.   | ۱۱. م : و مذا.                     | ۱۲. ج: وجوده،                 |
| ۱۳. م : مثال حركة.  | ١٤. م : على المغتاح و على المضلات. |                               |
| ١٥. ج : ائمغذّم.    | ١٦، م : المتأخّر بالطيع.           | ۱۷٪ م : - بالذات.             |

[ • ١/٢٣٠] قوله: و لست أرى هذا التقسير مطابقاً لألفاظ الكتاب.

لأنَّ وصول الحصول إلى التقدُّم ' يشعر ً بأنَّ له علَّةً يصل الحصول منها إليه، وكــذا المرور عليه يدلُّ على ما منه" المرور.

و أيضاً الضمير في «بينه» لو رجع إلى <sup>4</sup> الوجود على ما فسّر، الإمام لكان تـقدير الكلام: إنَّ المعلول لا يتوسَّط بين الوجود، و العلَّة في الوجود، و من الظاهر انَّ قوله: «في الوجود» على هذا حشوٌ لا معنى له! و على أيّ وجهٍ يفسّر كلام الشيخ فيه زيادةٌ كثيرةٌ، إذ يكفي في البيان أن يقال: إذا كان رجود هذا عن آخر فلا يستحقُّ هذا الوجود إلَّا بعد وجود الآخر. و باقي الكلام لاطائل تحته.

[٣/١ ١٢-١ ٢٣٠] قوله: وهذا إيراد المثال التقدّم الذاتي.

المناسب أن يقال: "كان [يراد المثال للتآخّر الذاتي [ 27].

أمًا أرَّلاً فلأنَّ الكلام في أقسام التأخِّر؛ و أمَّا ثانياً فليطابق قوله: «فهذه بعديةٌ بالذات».

[ • ١/٢٣ - ٢ / ٣/١] قوله: و جعل قول الشيخ: «الوجود لا يصل».

حمل كلام الشيخ هيهنا على حجّتين على ثبوت المتقدّم بالعلّية.

أمَّا الحجَّة الأولى فهي: إنَّ الشيء إذا كان علَّةً لآخر اسـتحال وصـول الوجـود إلى المعلول إلّا بعد وصوله إليها و مروره عليها.

و أمّا الثانية: فلانّه يقال: حرّكت يدى فتحرّك المفتاح، أو ثمّ تحرّك ٢. و ذلك ^ يدلّ على

ثمّ قال: الأولى ضعيفٌ، لأنّ قوله: «الوجود مرّ بالعلَّة و وصل إلى المعلول» كــلامٌ مجازيّ! فإن أراد به أنّ العلَّة مؤثّرةٌ في المعلول فقد بينًا أنّه لا يقتضي التــقدّم، و إن أراد شيئاً آخر فلابدً من تصويره. و الثاني تمسّكُ بكلام أهل العرف؛ و هو ركيكُ، لأنّا لاانعل

> ١. ج،ص: المنقدّم. ٣. ص: قبه. ٢. ج، ص : مشعر،

ه ق، ص: يقال

٨ م: قلالك. ٧. م: + المغناح .س: تحرّكه.

٤. س: ـ إلى،

٦. م: ـ کان.

N .: 6 A

أنَّهم تصوّروا من ذلك التأثير، أو غيره.

و جواب الشارح ظاهرً.

[-1/17-1/17-1] قوله: و تقريره إنّ حال الشيء الّذي يكون له  $^1$  بحسب ذاته.

ترتيب هذه المقدمات أن يقال: العدم أو اللاوجود حالً للممكن بحسب الذات ، و الرجود حالً له بحسب الغير، و ما بالذات قبل ما بالغير بالذات، فيكون وجوده مسبوقاً بلا وجوده بالذات، و هو الحدوث الذاتي. فهيهنا ثلاث مقدّمات.

أمّا أنّ العدم أو اللاوجود علم المنارج فإمّا أن يكون في الخارج مع وجود علّمه أو لا يقاس إلى الخارج فإمّا أن يكون في الخارج مع وجود علّمه أو لا يقاس إلى الخارج فإمّا أن يكون في الخارج مع وجود علّمه أو لا مع وجود العلّم، فإن لم يكن مع وجود علّمه أفي الخارج يكون معدوماً، إذ لو كان موجوداً لكان مع وجوده علّمه ألم الممكن بدون الغير في الخارج يكون معدوماً مستحقّ العدم. و إن قيس إلى العقل، فإمّا أن يعتبره مع وجود علّم، أو يعتبره مع عدم علّمه أو لا يعتبره مع شيء منهما لا يكون موجوداً و لا معدوماً، لاته لوكان موجوداً لكان مع اعتبار وجود علّم، و لوكان معدوماً لكان مع اعتبار عدمها. فالحال الذي موجوداً لكان مع اعتبار عدمها. فالحال الذي للممكن إذن لم يكن مع الغير العدم أو اللاوجود. و لا نعني بالحال الذاتي إلّا ما يكون للمي الله غير ١٢.

فإنَّ قلت: لانسلَم أنَّ الممكن لو لم يعتبره العقل مع وجود علَّته ١٣ أو عدمها لايكون موجوداً ١٤، فإنَّ عدم اعتبار العقل لا يستلزم العدم؛ فربَّما لا يعتبر العقل وجود العلَّة و يكون الممكن موجوداً.

فنقول: المراد إنَّه لا يكون موجوداً و لا معدوماً عند العقل، فإنَّ العقل إنَّما يعتبر وجود

| ٣. ج : ڏاڻه،  | ۲۰ م∶و۰                  | ۱. سردق: دله.                  |
|---------------|--------------------------|--------------------------------|
| ٦. م: ملَّة.  | ە. م: علَه.              | £. م : + حال.                  |
| ه م:علة.      | ، علته. ٨. من، ص: معدوم، | ٧. م: علَّة. أن: . الملَّة فإذ |
| ١٢. ق: تميّز. | ١١، م: بشيءٍ.            | ۱۰. ج، ص ؛ و ان.               |
|               | ١٤. س: + و لا معدوماً.   | ١٣. م:علَّهُ،                  |

الممكن باعتبار وجود علَّته '، و عدمه باعتبار عدم علَّته '، فإذا قطع النظر عن وجود العلَّة و عدمها فقد قطع النظر عن وجود الممكن و عدمه [ 13] .

و قد أشار الشارح إلى هذا في آخر الفصل بقوله: «و تقرير" النتيجة إنّ تجرّد تلك <sup>4</sup> المهيّة عن اعتبار الوجود يكون لها <sup>6</sup> قبل وجودها بالذات». فقيّد «باعتبار الوجود» حتّى لا يسبق الوهم إلى أنّ اللاوجود في نفس الأمر.

و أمَّا إِنَّ الوجود حالُ للممكن بحسب الغير فهو ظاهرٌ؛

وامّا إنّ ما بالذات أقدم ممّا بالغير فلأنّ رفع ما بالذات يستلزم رفع الذات، و رفع الذات يستلزم رفع الذات يستلزم و فع الذات يستلزم أرفع ما بالغير، فيكون رفع ما بالذات مقتضياً لرفع ما بالغير دون العكس. و لا نعني بالتقدّم الطبيعي إلّا هذا المعنى.

قال /3A21/الإمام: لا شكّ أنّ الممكن إذاكان منفرداً عن الغير يكون معدوماً مستحقّاً للعدم، لكن هذا الاستحقاق ليس للممكن بالذات و إلّاكان الممتنعاً بالذات لا ممكناً. نعما الممكن لا يستحقّ الوجود لذاته و هو لا يستلزم أنّ الممكن يستحقّ اللاوجود لذاته. ففرق ما بين عدم استحقاق الوجود و استحقاق العدم.

و المغالطة إنّما هي في لفظ الانفراد عن الغير؛ فإنّ المراد به إمّا عدم اعتبار الغير، أو اعتبار الغير، أو اعتبار الغير فلا يكون الممكن بحيث لو الفرد استحقّ العدم أو اللاوجود، بل في هذه الحالة لا يستحقّ العدم و لا اللاوجود، بل في هذه الحالة لا يستحقّ العدم و لا اللاوجود، بل و إلّا لكان ممتنعاً. و إن كان المراد اعتبار عدم ' الغير فمسلّمٌ أنّ الممكن لو انفرد لا يستحقّ العدم أو اللاوجود. لكن هذا الاستحقاق ليس للممكن لذاته ' ؛ بل لعدم العلّة، و هو معنى قوله: «فلا يكون الانفراد انفراداً».

و جوابه: إنّ الممكن لو انفرد لاستحقّ العدم أو اللاوجود، بل قال: الممكن لو انــفرد لاستحقّ العدم ١٦ أو لايكون له وجود.

| ۱. م : علّه.    | ۲. م: علّة.         | ٦٢. س، ص: تثلير.        |
|-----------------|---------------------|-------------------------|
| ٤.م: ـتلک       | ه. آق : ـ بكون فها، | ٦. ق، ص: يتنضي.         |
| ۷. م: لكان.     | 🙏 🕽: الرجود.        | ٩. ج :كان.              |
| ۱۰. ص: +اعتبار. | ۱۱. م : بذاته.      | ١٢. ق : ـ بل قال العدم. |

و قوله: «لا يكون له وجود» ليس عطفاً على العدم حتى يكون معناه استحق العدم أو اللاوجود و يرد السؤال، و إلاّ لكانت الجملة معطوفة على المفرد؛ بل هو عطف على قوله: «استحق العدم.» و المعناه سلب استحقاق الوجود، لا استحقاق اللاوجود. و قد صرح الشارح بهذا المعنى في قوله: و الما الحسب العقل فلم يستحق العدم و لا الوجود.

فالمدّعى أحد الامرين: و هو إنّ الممكن إذ أن المؤد عبن الغير استحقّ العدم، أو لايستحقّ الوجود. و أحدهما لازم، لأنّ الممكن إمّا في العقل أو في الخارج. فإنْ كان في العقل فإمّا مع اعتبار وجود العلّة، أو مع اعتبار عدمها،أو لا مع اعتبار شيء منهما. و لا شكّ أنّ وجود العلّة غير الممكن و عدم العلّة أيضاً غيره في العقل. فالانفراد عن الغير هيمنا عدم اعتبار وجود العلّة و عدمها، و الممكن في هذه الحالة لا يستحقّ الوجود.

و إنْ كان بالنظر إلى الخارج فإمّا أن يكون مع وجود العلّة، أو مع عــدمها. لا ثــالت للقـــمين في الخارج، لكن عدم العلّة ليس غيراً في الخارج. فالانفراد عن الغير هيهنا هو أن لا يكون مع وجود العلّة و هو في هذه ٩ الحالة ١٠ مستحقٌ للعدم.

و قوله: «لم يكن بين القسمين الأخيرين فرقٌ» و إنْ ١١ أوهم أنّ المسكن بمحسب الخارج على ثلاثة أقسام: مع وجود العلّة، و مع عدمها، و لا مع الامرين؛ إلّا أنّ المراد أنّه ليس له ١٢ بذلك الاعتبار القسمان الأخيران في الخارج، إذ لا يتصوّر أن يكون في الخارج لا مع وجود العلّة و لا مع عدمها.

فقد ظهر أنَّ الممكن إذا انفرد عن الغير فإمَّا أن يستحقّ العدم إنَّ كــان بــالقياس إلى الخارج، أو لا يستحقّ الوجود إنْ كان بالقياس إلى العقل.

و هبا<sup>۱۲</sup> إنّ استحقاق العدم للممكن ليس بحسب الذات؛ لكن لا شكّ في أنّ عمدم استحقاق الوجود بالذات، فأحد الأمرين لازمٌ و هو المطلوب. هذا نهاية تقرير الكلام في

|                   |                    | <del></del>         |
|-------------------|--------------------|---------------------|
| ۱. م: يستحقّ،     | ۲. م ندن           | ۳. م:دو،            |
| ع.م:لو.           | ه ص: فإما باعتبار. | ٦. م: + غير الممكن. |
| ٧. م: دغيره       | ٨ ص: - لا يستحقّ.  | ۹ س : هذا.          |
| ١٠, س، ص : الحال. | ١١٠ سي،ق : فإنَّ.  | ۱۲. م:دله.          |
| A. 450            |                    |                     |

١٢. م: لبت.

#### هذا المقام!

و قيه نظرٌ من وجومٍ:

أحدها؛ إنّ استحقاق العدم إذا لم يكن ذاتياً للممكن لم يكن له دخلٌ في الاستدلال؛ بل يكفي أن يقال: الممكن بالنظر إلى ذاته لا يستحقّ الوجود من ذاته، فيكون عدم استحقاق الوجود و هو الحدوث الذاتي؛ فما ذلك الإطناب؟

على أنّ الحدوث كون وجود الشيء متأخّراً عن عدمه، حتّى أنّ هذا التأخّر إنْ كان بالزمان كان زمانياً، و إنْ كان بالذات كان ذاتياً، و تأخّر الوجود عن الاستحقاقية الوجود الايستلزم تأخّره عن العدم. اللّهم إلّا أن يصطلح على أنّ الحدوث الذاتي بهذا المعنى، لكنّه مخالفً لما سبق.

و ثانيها: إنّه لا يلزم من كون الشيء بحيث متى "ارتفع شيء آخر دون العكس تقدّم له أصلاً. فإنّ اللازم إذا كان صفة للملزوم يتأخّر عنه بالطّبع، مع أنّه يرتفع الملزوم عند ارتفاع اللازم بدون العكس يكون متأخّراً عنه. و ارتفاع اللازم بدون العكس يكون متأخّراً عنه. و ارتفاع ما بالذات و إنْ استلزم ارتفاع الذات، إلّا أنّه ليس لا لارتفاعه، ضلا يلزم تقدّمه على ما بالغير.

و الحاصل: إنّه قد اعتبر في التقدّم الطبيعي أن يكون المستقدّم بـحيث يـحتاج إليــه المتأخّر، و احتياج ما بالغير إلى ما بالذات غير لازم.

[٢/١١٧-١/٢٣٢] قوله: يريد أن ينبِّه على أنَّ المعلول لا يتخلَّف عن علَّته التامَّة.

لقائل أن يقول: امتناع تخلّف المعلول عن العلّة التامّة في قوّة وجوب حصول المعلول عند حصول المعلول عند حصول العلّة التامّة. و قد عبّر عن هذه القضية في الفصل الآتي «بالإشارة»، و عن تلك القضية في هذا الفصل «بالتنبيه». فإنْ كانت برهانية فكيف صارت هيهنا تنبيهية ؟! و

٣. يع : إذا، ص : لو،

١. ص: ليكون. ٢. ق: ١٠٠٠.

<sup>£</sup> س: متأخّر. ٥. م: الشيء. ٦. م: + لازماً.

٧. م، ق: بننيبهة.

## إِلَّا فكيف صارت ثمّة معبّراً عنها بالإشارة؟!

و جوابه: إنّه ذكر في الفصل الآتي البرهان عليها و لم يذكر في هذا الفصل إلّا مجرّد الدعوى، فلذلك عبّر عنها هيهنا المالتنبيه، و ثمّة بالإشارة [ ٤٥ ].

[٣/١ ١٨٨١/٢٣٢] قوله: و المنسوب إليه إمّا أدّمي.

أي: النسبة إما إلى «أدم»، فيقال: أدّمي بالقصر و الفتح؛ و إمّا إلى «آدمة»، فيقال: آدمي بالمدّ و الكسر. و هو خَطأًا لوجوب ردّ الجمع إلى الواحد في النسبة.

### [٣/١٢ه ٣/١٢٤] قوله: تنبيهُ و إشارةً.

في الفصل حكمان:

أحدهما: إنّ الممكن لا يترجّح آأحد طرقيه على الآخر إلّا بسبب، و التنبيه عليه. و ثانيهما: إنّ السبب في سببيته واجب أي: السبب إذاكان تامّاً يجب عصول المسبّب عنه، و الإشارة إليه. و ذلك لأنّ المعلول لو لم يجب حصوله عن العلّة التامّة كان صدور، عنها ممكناً، إذ لا وجه للامتناع؛ فلابله له من سبب آخر لا إلى نهاية. و أيضاً لا يكون ما فرض، علّة تامّة ".

لا يقال: لِمَ لا يجوز أن يصير وجود المعلول بحسب العلّة أولى من انعدم، و لم ينته الله حدّ الوجوب^؟

لأنّا نقول: المعلول مع تلك الأولوية إنْ امتنع لا صدور، عنه فقد وجب، و إنْ لم يمتنع كان مع تلك الأولوية بحيث يمكن أن يصدر عنه تارة، و يمكن أن لا يصدر عنه أخرى. وحيئذٍ إنْ لم يتوقّف صدور، عنه على أمر آخركان ترجيحاً لأحد طرفي الممكن المستساويين على الآخر لالمرجّع [٤٦]، و هو محالً؛ و إن توقّف لم تكن العلّة تامّة، هذا خلفّا

و من قوائد الإمام: إنَّ الغرض من هذا البحث التنبيه على قدم العالم، فإنَّ جميع الأمور

٢. م: لا برجّع. ٣٠ س: - إلّا.

ه. م: فلابه. ٦٠ م: + علَّهُ تامَّة.

۸ ص:الرجود.

ا. مع: س ندهیهنا.

غ. جا س: پحسيد

٧. س: ينتبه.

المعتبرة /SB21/ في مؤثرية الباري تعالى في العالم الما أن يكون أزلياً، أو لا يكون. و الثاني باطل، لانه لو كان شيء منها حادثاً لافتقر إلى مؤثر، فيعود الكلام فيه فيتسلسل. فتعيّن أن يكون الأمورالمعتبرة في مؤثّرية الله ٢ \_ تعالى \_ في العالم أزليةً، فيكون العالم أزلياً لوجوب ترتّب الأثر على العلّة التامّة.

و لا مخلص عن هذه الشبهة عندي إلّا بالفرق بين الترجيح بلا مرجّع و الترجّع بــلا مرجّع؛ و بتجويز الأوّل دون الثاني<sup>٣</sup>[٤٧].

[۱/۱۲۲۰-۱۲۲۰] قوله: مفهوم أنّ العلّة  $^4$  بحيث يجب عنها  $^6$  «آ» كون الشيء بحيث يصدر عنه «آ»  $^7$  غير كونه بحيث يجب $^7$  عنه  $^8$  «ب».

فهاتان الحيثيتان إنْ قوّمتا أو قوّم إحديهما ألا يلزم التركيب [ ٤٨]، و إلّا لزم اتّـصافه بصفتين في الخارج. فتعدّد الصدور يستلزم التركيب أو تعدّد الصفات في الخارج. فالواحد الحقيقي و هو مالا تركيب فيه ولا له جهاتٌ و صفاتٌ في الخارج يستحيل عنه صدور غير الواحد ال

و هذا القدر هو الذي اكتفى به الشارح في التقرير. و لا إشكال عليه إلّا أن يقال: إنْ أريد بتغاير الحيثيتين تغايرهما في الخارج فهو ١٧ مسمنوعٌ، و لِــم لا يــجوز أن يكــون وجوب ١٣ «آ» في الخارج من حيث يجب عنه «ب»؟ و إنْ أريد تغايرهما في العقل فلا نسلّم أنّه يستلزم تغاير حقيقتهما في الخارج، و هو ظاهرٌ.

و الجواب: إنّ المؤثّر مالم يكن له خصوصيةً بالقياس إلى أثرٍ معيّنٍ لم يحصل منه ذلك الأثر [ ٤٩ ]. و تلك الخصوصية أمرٌ وجوديٌ و العلم به ضروريٌ.

ثمّ إنّ تلك الخصوصية لوكانت نفس ذلك الواحد كما في الواجب لم يصدر عنه إلّا أثرٌ

١. ج، ق: - في العالم.
 ١. ج، ق: - في العالم.
 ١. م: - أن العلم ، + كون الشيء.
 ١. م: - كون الشيء بحيث بصدر عنه وآء.
 ١. م: - كون الشيء بحيث بصدر عنه وآء.
 ٨. ق: - عنه.
 ٩. م: أحدهما.
 ١٠. م: مستلزم للتركيب.
 ١١. م: + في الخارج.
 ١٢. م: - و هر.
 ١٢. ق: - و جرب.

واحدٌ، و إلّا أمكن أن يحصل عنه أثرٌ ا آخر باعتبار حالةٍ أخرى و خصوصية الى ذلك الأثر. و قد عبر الشارح عنها بالصدور غير الإضافي، و أشار إلى هذا التفصيل في آخر الفصل. و نحن و إن أصدرنا حركاتٍ متعدّدة فما لم تحصل لنا خصوصية بالنسبة إلى حركةٍ لم تصدر عنا تلك الحركة، و أقلها إرادة تبلك الحركة، فيانها حيالة خيارجية مخصوصة بها. فكذا سائر العلل الفاعلية لا يصدر عنها الأشياء الكثيرة إلّا إذا كان لها مع كلّ منها خصوصية لا يكون لها بالنسبة إلى آخر.

و ممّا يوضح هذا إنّ كلّ ممكن مسبوقٌ بوجوب و هو وجوب صدوره عن الفاعل. فوجوب محدور الأثر عن المبدأ الأوّل إمّا لذاته أو لغيره، فإنْ كان لغيره لم يكن مستئداً إليه بالذات، و الكلام فيه، و إنْ كان لذاته و ذاته واحدٌ حقيقيٌ فلا يتصوّر منه بالذات حصول شيئين [ ٥٠ ].

هذا خلاصة الكلام في<sup>9</sup> هذا المقام.

و أمّا تقرير ماذكره الشيخ؛ فهو إنّ الحيثيتين إنْ قوّمتا يلزم التركيب، و إنْ لزمتا فذلك ١٠ الواحد يكون علّةٌ لهما، لأنّ الملزوم علّةٌ للازم. و حينئذٍ يكون علّيته ١١ لاحديهما غـير علّيته ١٢ للأخرى. فيلزم التسلسل، أو ينتهي إلى التركيب.

و يرد عليه أنّا لا نسلّم أنّهما يحتاجان إلى علّة، و إنّما يحتاجان لوكانتا وجوديتين، و هو ممنوعُ [ ١ ٥ ] ! سلّمناه، لكن لا نسلّم أنّ الملزوم علّةُ للازم.

فإنْ قلت : اللازم إذا كان خارجاً عن الشيء عارضاً ١٣ له لم يكن بدُّ من أن يكـون معلولاً [٣٥] ا

فنقول: حيثية العلّة إنّما يجب تحقّقها في العلّة الفاعلية، لا في كلّ علّةٍ. و المنع الأوّل مندفعٌ <sup>12</sup> بما ذكرنا. وكذا المنع الثاني، لأنّ الشيخ فرض الدلالة في اللّه ــ تعالى ــ و لا بدّ أن

| ٣. م: ، عنهما. | ۲. م : + أخرى. | ۱. م : ـ أثر.  |
|----------------|----------------|----------------|
| ٦. م: عنه.     | ه. ق: عنه.     | ا، م: عير.     |
| ٩ م: + تقدير.  | ٨ ص:وجرب.      | ٧. م: ـ لها.   |
| ٦٢. م: علَّة.  | ١١. م : علَّة. | ۱۰. س: ذلك.    |
| ·              | ١٤. يندفع.     | ٦٢. ق: لازماً. |

يكون علَّةُ لهما حينئذٍ. وهذه القاعدة و إنْ كانت كلَّيةُ مطَّردةً عندهم في جميع الصور و المسائل إلَّا أنَّ المعلَّل ربِّما يفرض الكلِّي في صورة و يستدلُّ عليه، و لا بُعد فيه؛ و لا سيّما إذا كانت الدعوى واضحةً و المقصود زيادة الوضوح، و إليه أشار الشارح بقوله: «و لزيادة الوضوح قال: و ذانك الشيئان» ... إلى آخره».

ر على هذا يكون قوله: «وكلّ ما يلزم عنه اثنان معاً ليس أحدهما بتوسّط الآخر فهو منقسم الحقيقة» ليس على الإطلاق؛ بل المراد ما إذاكان علّةً للوازمه. و هذا التقييد اليّما يستفاد من خصوص الدلالة باللّه ـ تعالى ـ.

# [٣/١٢٤-١/٢٣٦] قوله: و في بعض النسبخ بزيادة ٥ وأو بالتفريق.

الحيثيتان إمّا أن يكون إحديهما مقوّماً، أو لا بل ايكون كلَّ منهما خارجاً. و الأوّل يقتضي التركيب. فالتركيب لا يتوقّف على كونهما مقوّمين، و الشارح بيئه من مأخذ آخر [٥٣]؛ و هو أنّه لو كان إحديهما مقوّماً و الأخرى خارجاً لكان حيثية التقويم غير حيثية الاستلزام. فلابد أن يكون لحيثية الاستلزام مبدأ ، فإنْ كان خارجاً عاد الكلام فيه إلى أن ينتهي إلى أنّه مقوّمً. و المراد بذلك اللازم في قوله: «حيثية استلزامه ذلك اللازم» هو أحد الشيئين المعلولين الحاصل لحيثية الاستلزام [30].

## [٣/١٢٤-١/٢٣٦] قوله: يلزم منه تركّبُ ٩ إمّا في مهيّة ١٠ الشيء.

لمّا ذكر أنّ جميع الأقسام ينتهى إلى التركيب ذكر أقسام التركيب. و الظاهر من ١٠ كلام الشيخ أنّ الحيثيتين إذا ١٢ كانتا مقوّمتين فإمّا أن تكونا مقوّمتين للمهيّة، أو للـوجود، أو بالتفريق أي: الحيثيتين تدلّان على التركيب. فإمّا أن يكون التركيب ٢ في المهيّة، أو في

| ۱. ج، س: فلا،   | ۲. م : ڏالك.     | ۳. م: منه.    |
|-----------------|------------------|---------------|
| ع. م : التقيّد. | ە. ئ : لزيادة.   | ٦. م:أحدمنا.  |
| ۷، س : ـ يل.    | الدم:∟هر،        | ۹. م : ترکیب، |
| ۱۰. م: 4 ذلك.   | ۱۱. س، ق، ص: في. | ١٢. م: أَفَّ. |
|                 | -                | -             |

١٣. م: - فإمّا ... التركيب.

الوجود، أو فيهما بالتفريق بأن تكون حيثيةٌ للمهيه و حيثيةٌ أخرى للوجود.

و الشارح قال: التركيب إمّا في مهيئته، أو بسبب وجوده بعد كونه شيئاً حتّى إذا كان شيءٌ في نفسه المنتخب إليه الوجود كان مركّباً من الوجود و المهيّة؛ أو يكون السركيب بحسب تفريقه إلى أجزاء أو إلى جزئيات. و إنّما حمل كلام الشيخ على هذا لأنّ التركيب في الوجود غير معقول.

و وجه الحصر أن يقال: التركيب في الشيء إمّا قبل الوجود، أو مع الوجود، أو بعد الوجود فهو الوجود فهو الوجود فهو التركيب في المهيّة؛ و أمّا التركيب مع الوجود فهو تركيب المهيّة مع الوجود، و أمّا التركيب بعد الوجود فهو تركيب الشيء المنقسم إلى جزئياته أو إلى أجزائه أ.

و قد يُقال: التركيب إمّا أن يحصل بعد الوجود، أولا [ ٥٥]. و الثاني هو التركيب في المهيّة كتركّب الجسم من المادّة و الصورة ٥. و الأوّل إمّا أنْ يحصل بتفريق الشيء، أو لا و الثاني كتركّب الموجود من المهيّة و الوجود؛ و الأوّل كتركيب البيت من أجهزائه، و كجزئيات شيءٍ واحدٍ إذا فرض كلّها المجموعي.

ر في هذا الذي حمل الشارح عليه إنّ حصول التركيب بالتفريق غير معقول [ ٥٦ ]، و إنّ المنقسم الله الجزئيات يستحيل أن يكون مركباً منها ^ و إلّا لم يكن جزئياته، بل أجزائه.

## [٣/١٢٥-١/٢٣٦] قوله: و٩ عارض الفاضل ١٠.

قد علمت أنّ تغاير الحيثيتين ١٠ يستلزم أحد الأمرين: إنّ تبركّب العلّة، أو تعدّد صفاتها كما نصّ الشارح عليه في قوله ١٠: «بل هو شيئان أو شيءٌ موصوفٌ بصفتين» ... و الإمام حمل كلام /SA22/الشيخ على ظاهره، و حكم بذهابه إلى أنّ تغاير الجهتين مفهوماً يستدعى تركيب ١٣ العلّة في الحقيقة لا غير.

| ۱. م: شيء بنقسه.                           | ٢۔ م: أو بعده.       | ٣. ٿ: - المهيّة فهر.      |
|--------------------------------------------|----------------------|---------------------------|
| <ol> <li>إلى أجزائه أو جزئياته.</li> </ol> | ٥. ق: الرجود .       | ٦. ق: . أمّا أن و الأوّل. |
| ٧. م : التقسيم.                            | الما في : دمنها،     | الله جه س : دو.           |
| ١٠. م : + الشارح.                          | ١١. ق: . المحينيتين. | ۱۲. س : عليه بقوله.       |
| ۱۲. م: ترکټ،                               |                      |                           |

ثمّ أورد عليه نقوضاً؛ وهي إنّ الدليل المذكور لوصح يلزم أن لا يسلب عن الواحد إلا شيء واحدٌ. فإنّه لو سلب عنه شيئان كالشجر و الحجر فمفهوم سلب الشجر عنه غير مفهوم سلب الشجر عنه غير مفهوم سلب الحجر ٢. فإنْ كان أحد المفهومين مقوّماً يلزم التركيب، و إنْ كانا عارضين كانا معلولين. فعلّيته لأحدهما غير علّيته للآخر، و يعود الكلام؛ فيتسلسل أو ينتهي إلى التركيب.

و أنْ لا يتّصف الواحد إلّا بصفةٍ واحدةٍ، فإنّ المفهوم من اتّصافه بالجلوس مثلاً غير المفهوم من اتّصافه بالتيام إلى آخره.

وأن لا يقبل الشيء الواحد إلا شيئاً واحداً. فإن قبول أحدهما غير قبول الآخر. وهذه النقوض مندفعة بالمنعين المذكورين، لورودهما عليها لا على أصل الدليل. و تحرير جواب الشارح: إن السلب و الاتصاف و القبول متعدّد لاختلاف الحيثيات و الاعتبارات. فإن السلب يتوقّف على مسلوب و مسلوب عنه، فالسلب عن الشيء بالقياس إلى مسلوب غيره بحسب مسلوب آخر. و كذا اتصاف الشيء بوصف غير اتصافه بآخر، و قبول الشيء لقبول غير قبوله لآخر. و كما أن السلب عن الشيء و اتصافه و قبوله يتعدّد كذلك الشيء يتعدّد بحسب تلك الحيثيات، و صدور الأشياء الكثيرة عن الأشياء الكثيرة عن الأشياء الكثيرة السلب و الاتصاف و القبول بحسب تعدّد الشهرة الشيء لتعدّد العيثيات.

و أمّا الصدور فلمّا لم يتوقّف إلّا على شيءٍ واحدٍ و هو ذات العلّة لم يكن له ٩ حيثياتُ متعدّدة، فتعدّده لا يكون إلّا للتركيب. فلهذا استلزم تعدّد الصدور التركيب ١٠ و لم يستلزم تعدّد السلب و الاتّصاف و القبول التركيب.

و إنّما قلنا: «إنّ الصدور لا يتوقّف إلّا على أمرٍ واحدٍ» لأنّه ١١ لو توقّف على أسرين يكون أحدهما ممكناً لاستحالة تعدّد الواجب، فيكون له صدورٌ يتوقّف عـــلى أسرين؛

| ۲. م : +مفهوم. | ۲. م: + عنه.           | ۱. م، س : لزم. |
|----------------|------------------------|----------------|
| ٦. مُ: الشيهة. | ٥. م: ـالشيء،          | ٤. م : - إلمي. |
| ٩، م: لها.     | ۸ م ؛ و تعدّد.         | ٧. م : إلاً.   |
| ·              | ١١. س، ق، ص : فلأتَّه، | ١٠. م: النركب. |

فيلزم التسلسل و لا ينتهي الممكنات إلى مبدأً واحدٍ.

هذا غاية توجيه الكلام هيهنا.

وفيه نظرٌ [٧٥] لأنَّ الشيء المسلوب عنه أو الموصوف أو القابل إذا كانت الله حيثيات فتلك الحيثيات إمَّا أن تكون اعتبارية فلِمَ لا يجوز أن يكون تعدّد الصدور أيضاً بحسب اختلاف حيثيات اعتبارية؟! و إمّا أن يكون خارجيةً، و حينئذ يعود الكلام. لأنّها إمّا أن يكون مقوّمةً، فيلزم التركيب؛ أو عارضةً، فيلزم أن تكون علّيته لهذا غيير علّيته لذاك، يكون مقوّمةً، فيلزم التركيب؛ أو عارضةً، فيلزم أن تكون علّيته لهذا غيير عليته لذاك، فيلزم التسلسل. فالمحذور ما اندفع أصلاً و لئن نزّلنا عن هذا المقام و لكن الصدور أيضاً يتعدّد بحسب تعدّد الجهات، و الفنّ مملوء عنه

و أمّا أنّه لو توقّف على أمرين يكون لأحدهما صدورٌ و هلمٌ جرّاً ، فإنّما يلزم التسلسل لوكان لأحدهما صدورٌ آخر، بل هذا الصدور نفس الصدور المفروض. قبإنّا لو فسرضنا صدور شيءٍ عن شيءٍ فهذا الصدور يتوقّف على الصادر أو المصدر، و الصادر ممكنٌ و لله صدورٌ هو نفس ذلك الصدور، فلا يتسلسل أصلاً.

[۲/۱۲۷-۱/۲۳٦] قوله ٦: الصدور يُطلق على معنيين.

منظورٌ فيه أيضاً، لأنّ هذا الإطلاق ليس في العرف، و لا بحسب اصطلاح القوم؛ بل الصدور الغير الإضافي غير معقولٍ

و العبارة الصحيحة أن يقال: هيهنا شيئان: الصدور، و حيثية الصدور. و الصدور و إنّ كان إضافياً إلّا أنّ حيثية الصدور و هي الخصوصية الّتي للعلّة ليست إضافية على ما أشرنا إليد تُبَيل^هذا<sup>4</sup>.

### [٣/١٢٩-١/٢٣٨] قوله: و احتجوا على ذلك بأنَّه ١٠ لو لم يكن كذلك.

| ۱. <b>ن،</b> س ;کان. | ۲، ج، ص ; ريلزم. | ٦٢. س:ليكن.      |
|----------------------|------------------|------------------|
| ٤. م: المصادر،       | ە. مَن: و لە.    | ٦. س: وقوله،     |
| ٧. ص:غير،            | ا√م:قبل.         | ٩. م : + فتأمّل. |
| ١٠. م ؛ بأنَّ الحال. |                  |                  |

أي الإبدّ من تجويز تخلّف المعلول عن العلّة التامّة. فإنّا إنْ لم نجوّز ذلك لزم القول بحوادث لا إلى نهاية ". لأنّ واجب الوجود على ذلك التقدير لا يجوز أن يكون علّة تامّة لحادثٍ مّا، و إلّا لزم قدمه. فصدور الحادث عنه يتوقّف على حادثٍ آخر، و هلمّ جرّاً! و تقرير الوجه الأوّل: أنّه لو وجد الحوادث لا إلى أوّل فإمّا أن يكون لها كلّيةً حاصرة أي: إمّا أن يكون كلّ الحوادث موجوداً أو لا يكون كلّها و مجموعها موجوداً. و الأوّل باطلٌ، لاستحالة انحصار غير المتناهي؛ و كذا الثاني، لأنّ كلّ واحدٍ منها مرجودً، فيكون الكلّ موجوداً. و على محاذاة ما في الكتاب إنّه لو وجد الحوادث لا إلى أوّل يكون كلّ واحدٍ منها موجوداً، فيكون كلّ واحدٍ منها موجوداً، فيكون أن يكون لما "لانهاية له كلّيةً حاصرةً في الوجود، و هو محالٌ. و على هذا " يكون قوله: «و إنْ لم يكن لها كلّيةً حاصرةً لأجزائها الوجود، و هو محالٌ. و على هذا " يكون قوله: «و إنْ لم يكن لها كلّيةً حاصرةً لأجزائها معاً فإنّها في حكم ذلك»، مستدركاً "لا حاجة إليه أصلاً"!

[٣/١٣٦-١/٢٣٩] قوله: لأنَّ ذلك يقتضي قدم الفعل.

الحكماء يستدلّون على قدم فعل الله \_ تعالى \_ بوجهين ١٠:

الأوّل: من حيث الفاعل. و تقريره: إنّ الواجب لذاته واجبٌ في جميع صفاته الأوّلية، وكلّ ما يحتاج ١١ إليه في التأثير حاصلٌ لذاته، و قد ثبت أنّ المعلول لا يتخلّف عن العلّة التامّة: فيلزم قدم الفعل. والتقييد بالأوّلية لخروج الصفات الإضافية. /SB22/

و الثاني: من حيث الفعل. و تحريره: إنّه لا يجوز أن يكون فعله ـ تعالى ـ معدوماً ثمّ يوجد، إذ العدم الصريح لا تميّز فيه <sup>11</sup> حتّى يكون فيه إمساك الفاعل عن إيجاده <sup>11</sup> أولى في بعض الأحوال من إيجاده في بعض <sup>14</sup>، أو حتّى يكون لا صدوره عن الفاعل أولى في بعض الأحوال من صدوره في بعض، بل<sup>10</sup> لوكان صدوره واجباً لكان في جميع الأحوال،

| ١. ق:البحث,            | ۲. م:یلزم.         | ٣. ج : لا نهاية لها. |
|------------------------|--------------------|----------------------|
| s. 9:+ V.              | ە. س: ما.          | ٦. م، ق: + التقدير.  |
| ٧. ق: وإنَّ لم كليَّة. | ۸ م:مسندرك         | ۾ سَ ۽ اصلاَ         |
| ۱۰. س: لوجهین.         | ١١. ق ; كل محتاج.  | ١١٠ م: يتميّز.       |
| ١٣. س، ف: المادّة.     | ١٤. م : + الأحوال. | ١٥. ص: - بل.         |

أو لا اصدوره كان في جميع الأحوال. فيلزم إمّا قدم الفعل، أو عـدمه بـالمرّة آ. و هــذا بالحقيقة آردٌ على من قال: إنّما حدث في الوقت لأنّه كان أصلح لوجوده، أو كان ممكناً فيه، و هم الفرقة الأولى و الثانية.

و تقييد العدم «بالصريح» احترازً عن عدم الحادث المسبوق بالمادّة.

### [ • ١/٢٤ - ٣/١٣٦] قوله: و أمَّا تتوقف الواحد منها 4.

قدّم على الجواب مقدّمةً؛ و هي أنْ ليس معنى توقّف الحادث على حادثٍ آخر أو ٥ احتياجه إليه أنّهما موجودان معاً و يتوقّف وجود الثاني على وجود الأوّل أو يحتاج إليه؛ بل معناه التوقّف و الاحتياج في العدم أى: إنّهما معدومان معاً. لأنّ الحادث الآخر لا يوجد مع الحادث الأوّل، و الحادث الآخر لا يوحد إلّا بعد الحادث الأوّل.

ثمّ إنّ المتكلّمين لمّا أثبتوا أوّل الأوقات و أوّل الحوادث فلعلّهم فهموا من توقّف الحادث على انقضاء مالا نهاية له أنّه يكون فيما مضى وقتُ لا يوجد فيه شيءٌ من الحوادث، ثمّ يبتدئ الحوادث و ينقضي مالا نهاية له منها، ثمّ يبوجد هذا الحادث، فالشيخ استفسر و قال: قولكم: يلزم أن يكون وجود هذا الحادث موقوفاً على انقضاء مالا نهاية له حتّى تصل النوبة إليه و هو محالٌ، إنْ عنيتم به أنّ هذا الحادث يوجد بعد حوادث غير متناهيةٍ موجود كلّ منها في وقتٍ، فلا نسلّم أنّه محالٌ؛ بل هو عين صورة النزاع، و إنْ عنيتم به ذلك المعنى ١٠ و هو أن يكون وقتُ مّا لا يوجد فيه حادث أصلاً ثمّ يوجد بعد ذلك الوقت حوادث لا نهاية لهنا ثمّ بعدها يوجد ١١ هذا الحادث؛ فلانسلّم يوجد وإنّما يصدق لوكان فيما مضى وقتُ كذلك، و هو أوّل المسألة.

على أنّ كلّ وقتٍ فرض لا يكون بينه و بين الحادث الآخر إلا عددٌ متناهٍ، ففي جميع الأوقات كذلك، إذ لا فرق عندكم بين الجميع ١٦ و كلّ واحدٍ. و إليه أشار بقوله: «بل أيّ

| ٣. ق: مذاردٌ.           | ۲. م: ميالمرّة. | ۱. س: و.                     |
|-------------------------|-----------------|------------------------------|
| ٦. س: ـ اللحادث يتوقّف. | ۵, ص: و.        | ٤. س، ق: ئيها.               |
| ۾ ق: ۽ مذار             | ٨د چ، س : ديه.  | ٧. ق: ـ أنَّه يكون نهاية له. |
| ۱۲٪ س : الجمع،          | ۱۱. ص،ق: پرجد،  | ١١. س، ق: دالمعنى,           |

رقتٍ فُرضت»...إلى آخره».

و قرّل الشارح: «وكان الوجود الحادث اليومي في ذلك الوقت متوقّقاً على انسقضاء مالانهاية له» مشتمل على التناقض، لأنّه فرض ذلك الوقت بحيث لا يوجد فيه شيءٌ من الحوادث، فكيف يفرض فيه وجود الحوادث اليومي؟ اللّهم إلّا أن يراد بذلك الوقت اليوم أي أي: وجود الحادث اليومي في اليوم يتوقّف على القضاء مالانهاية له . لكنّه خلاف الظاهر "، بل هو عين الشق الناني من استفساره "[ ٥٨].

و العبارة المنقّحة هيهنا أن يقال: إنْ عنيتم بقولكم «لوكان قبل كلّ حادثٍ حادثُ إلى غير النهاية يكون وجود هذا الحادث موقوفاً معلى انقضاء ما لا نهاية له» أنّ وجود هذا الحادث يتوقّف على انقضاء مالا نهاية له في أوقاتٍ متناهيةٍ حتّى يكون من الأوقات ما لا يوجد فيه حادث؛ فلا نسلّم الملازمة. وإنْ أردتم توقّف الحادث على انقضاء ما لا نهاية له في أوقاتٍ غير متناهيةٍ؛ فالملازمة مسلّمةً، و بطلان التالي ١٠ ممنوعٌ

[٣/١٣٨-١/٢٤٢] قوله: مراده أنّ التنازع في القدم و الحدوث سهلٌ.

جواب سؤال الإمام. و ١٠ هو إنّ مسألة الوحدة أجنبية عن مسألة القدم و الحدوث، لاتعلّق بينهما. فإنّ قدم الممكنات لا يستلزم وحدة ١٢ مبدئها و لاكثرته، وكذا حدوثها، فلاأثر للقدم ١٣ و الحدوث في مسألة الوحدة، فتعليقها ١٤ بمسألة الوحدة في قوله: «بعد أن يجعل واجب ١٥ الوجود واحداً» خال عن التحصيل.

أجاب: بأنّ المراد التصلّب في مسالة التوحيد بالقياس إلى مسألة القدم. و قد أشمار الإمام إلى هذا الجواب.

و الله أعلم بالصواب١٦؟

| ۳. ج : يمرض.   | ۲. م: يشتمل.         | ۱. س: نکان.            |
|----------------|----------------------|------------------------|
| ٦. س: المطلوب. | ە. م: + ذلك.         | ٤. م : اليومي.         |
| ۹. س : ـ هذا.  | نساره. ٨ م: متوقفاً. | ۷. ق، س: ـ بل هو استا  |
| ۱۲، س: وجرد.   | ١١. ص: -و،           | ١٠. س: القال.          |
| ١٥. ق: الراجب. | ١٤. م: فتعلَّثهما.   | ١٣. ق: + للقدم.        |
|                | ر المآب.             | ١٦، س: + ر إليه المرجع |

تعليقات المحقّق الباغنّوي على متن المحاكمـات (النمط الخامس)

١. فيه مسامحة إذ الظاهر أن تلك الميول ميول عسرضية و إن حسركات الأحسجار و الآلات حركات عرضية. ثم البناء ليس فاعلاً لتلك المسيول عسلى تسقد ير تسحققها فسي الأحجار حقيقة و بالذات، بل الفاعل لها و للحركات التابعة لها هو طبيعة المقسور على ما مرً.

و الأظهر أن يقال: فاعل الحوادث مطلقاً هو المبدأ الفيّاض و البنّاء من جملة شرائطه باعتبار وجوده في ألزمان الأوّل و لا يجب اجتماعه مع الشيء المعلول دائماً؛ فتأمّل! ٢. فيه مساهلة الآنه يشكل فيما إذا صنع أحدث سكّيناً مثلاً و قبطع به الخشب. فالأصوب أن يقال: إمّا أن يكون واسطة / ٥٨٥٥/ في وصول أثر الفاعل إلى منفعله، وحينئذ كان الصادر صادراً بالآلة؛ و إنْ كان صادراً عنه غير ذلك كان صادراً بالتولّد.

٣. الأظهر إنّ مقصود الشارح أنّه ليس بحثاً لغوياً صرفاً على ما زعمه الإمام لايليق بأرباب المعقول، إنّما يكون كذلك لوكان مختصاً بلغة دون لغة؛ أمّا لوكان بحثاً على وجه يتناول اللغات كالمباحث اللفظية النّي اشتغل المنطقيون بها فكثيراً ما يبحث عنها أرباب المعقول لأغراض يتعلّق بها.

و أمّا قوله: «و لمّا كان الفعل ... إلى قوله: فوضع الفعل»، فوقع في كــــلامه اســــتطراداً؛ فمحطّ الفائدة في كلامه ما قرّرناه.

ثمّ لا يخفى أنّ بمجرّد هذا الكلام على التوجيهين لم يندفع كلام الإمام بالتمام، لأنّ

الشيخ اشتغل بإثبات أنّ الفعل في اللّغة و العرف لم يعتبر في مفهومه الاختيار؛ و هذا بحثُ يتعلّق باللغة المخصوصة، و ليس مبنياً على اصطلاح من الشيخ.

و يمكن دفعه بتوجيهنا بأنَّ ليس مقصود الشيخ البحث عن خصوص لفظ الفعل، بل عنه و عن مرادفاته في سائر اللّغات؛ فذكره وقع على سبيل التمثيل.

و يمكن أن يقال أيضاً: هذا وقع في كلام الشيخ تبعاً و بالعرض، لا قصداً و بالذات؛ و إليه أشار الشيخ حيث قال: «قلنا: نلتفت الآن إلى ذلك على أنّ الحتى إنّ هذه الأسور زائدة ». و الشارح لم يتعرّض له هيهنا اكتفاء بما قرره أثناء شرح كلامه حيث قال: «و أشار مع ذلك إلى أنّ المتكلّم ليس في هذا التخصيص بمصيب، و إنْ كان هذا البحث لفظياً ». و قد أشار إليه صاحب المحاكمات حيث قال: «و إذ قد سمّاه بالمفعول و كان المستكلّمون يزيدون في معناه ...» إلى آخر ما قال؛ فافهم أ

٤. هذا مساق ظاهر الشرح. و الأصوب أن يحمل كلام الشيخ على ما هو الظاهر من لفظه، و هو: أنّ العدم ليس أثر فاعل الوجود الذي كلامنا الآن فيه على ما دلّ عليه قوله: «فلن يتعلّق بفاعل وجود المفعول»؛ و قال في كون هذا الوجود موصوفاً بأنّه بعد العدم، فليس بفعل فاعل و لا جعل جاعل حيث نفى في الأوّل الفاعل المخصوص و في الثاني نفى الفاعل مطلقاً؛ فدلٌ على أنّه أراد في الأوّل أنّه احتاج إلى فاعل لكنّه فاعل العدم لا الوجود. و هذا موافقٌ لما اشتهر بينهم: «انّ عدم العلّة للوجود علّة للعدم»؛ هذا.

و يمكن أن يقال: نظر المحقّق مبنيٌّ على أنَّ تأثير العدم في العدم ليس إلَّا عدم تأثير الوجود على ما أشار إليه سابقاً، و قد فصّلناه هنالك. و عليهذا كان كلام الشيخ مبنيًّا على التجويز المشهور؛ هذا.

لكن على الشارح أن يشرح كلام الشيخ حسب ما يقتضيه لفظه و يحمل العبارة على التجويز المشهور.

هكذا ينبغي أن يفهم هذا الموضع؛ فتأمّل!

ه. نختار الثاني و تقول: الملزومات لا يمكن أن يكون أعمّ من لوازمها اللّتين لزومها
 بحسب المفهوم، إذ بمجرّد النظر إلى المفهوم لا يجوّز العقل تحقّق الملزوم منفكّاً عن

اللازم، و ليس هذا مختصًا بالشيء بالنسبة إلى ذاتياته كما يتوهّم؛ و سيجيء ما يرشدك إلى ذلك.

و حينئذٍ نقول: كون المسبوق بالعدم ليس واجباً بالذات بديهي يجزم العقل فيه بتصوّر الطرفين. و ما ذكره في معرض التنبيه فلإزالة خفائه بالنسبة إلى من لا يتصوّر طرفيه حقّ التصوّر، و بعد ملاحظة الطرفين و تصوّرهما بكمالهما لا يشكّ فيه.

و ما نقل عن الشيخ من الغرض فلم يدلّ على أنّ الواجب بالذات يجوّز العقل أن يكون مسبوقاً بالعدم؛ إذ الفرض فيه ليس بمعنى التجويز، بل بمعنى التقدير.

٦. بعد تسليم كون الواجب بالغير أعمّ من المسبوق بالعدم بحسب المفهوم مطلقاً،
 كيف يجوز أن يكون عرضياً له؟! لأن عرضيّ الشيء لا يكون أعمّ مطلق من الأخصّ بحسب المفهوم كما صرّحوا به. إذ العقل يجوّز نظراً إلى المفهوم تحقّق الأخصّ بدونه، فلا يكون أعمّ مطلق.
 يكون أعمّ مطلق.

نعم يجوز ذلك في الذاتي، و الكاتب ليس بأعمّ من الإنسان بحسب المفهوم مطلقاً، بل من وجهٍ؛ إنّما يكون أعمّ منه مطلقاً بحسب الصدق.

و الحقّ أن يقال: إذا كان الأعمّ لازماً لمهيّة الأخصّ لزوماً بيّناً لا يجوّز العقل نظراً إلى مجرّد مفهوم الأخصّ تحقّقه بدون الأعمّ، فهيهنا تحقّق الأعمّية المطلقة بحسب المفهوم بدون أن يكون الأعمّ ذاتياً للأخصّ /BB11/ على ما أشرنا إليه.

أقول: وأنت تعلم أنّه على تقدير كون العام ذاتياً للخاص لا يلزم أيضاً كون المحمول عليهما محمولاً على العام أوّلاً وعلى الخاص ثانياً. ألا ترى أنّ الضاحك مثلاً محمول على الحيوان وعلى الإنسان مع أنّه لحق للإنسان أوّلاً و بالذات و للحيوان ثانياً و بالعرض؟! و لهذا كان من الأعراض الأوّلية للإنسان و من الأعراض الغريبة للحيوان.

فالصواب في توجيه كلام الشيخ أن يقال: المراد إنّه إذا كان شيءٌ واحدٌ محمولاً على العامّ أي: لا من حيث تحقّقه في ضمن خاصّ و للخاصّ أيضاً وكان هناك حملٌ واحدٌ و لحرقٌ واحدٌ كان للعامّ أوّلاً و للخاصّ ثانياً؛ و هذا حقّ، و الضاحك بالقياس إلى الحيوان ليس كذلك. يدلّ على ما ذكرنا من القيد قوله: «من غير عكس». و بيّنه الشارح بأنّه قد

لحق الأعمّ و لم يلحق الأخصّ، فعُلم أنّ المراد بلحوقه للأعمّ ما ذكرنا. و معلومُ أنّه إذا كان هناك لحوقُ واحدٌ وكان للأعمّ لا في ضمن الخاصّ كان للأعمّ أوّلاً و لذاته.

بقي الكلام في أنّ ما نحن فيه من هذا القبيل؛ فنقول: لا يعفى على المتأمّل أنّ الوجوب بالغير بالنظر إلى ذاته مع قطع النظر عمّا يغايره كالمسبوق بالعدم يلحقه التعلّق بالغير و الافتقار إليه، و ظاهرٌ أنّه لم يكن في المعلول الواجب بالغير الحادث إلّا تعلّقُ واحدٌ بالغير. و عند هذا اندفع النقضُ بلحوق الصفات اللاحقة للأعمّ و للأخمص بلحوقين؛ كمفهوم الذاتي بالقياس إلى الجنس و الفصل، لأنّ هيهنا لحوقين.

هكذا ينبغي أن يُقهم هذا الموضع!

٧. ما يعرض لأنواع مفهوم كالماشي للحيوان لا يكون عارضاً لنوع مخصوص سنه
كالإنسان لذاته، إذ لوكان الماشي عارضاً للإنسان لذاته كان من العوارض الغريبة للحيوان
و عرضاً أوّلياً للإنسان، فينبغي أن لا يبحث عنه في العلم الذي موضوعه الحيوان و يبحث
عنه في العلم الذي موضوعه الإنسان؛ هذا خلف!

و توضيحه على ما قرّرنا: إنّ الكلام فيما كان هيهنا لحوقٌ واحدٌ، بـل الحقّ أنّ المعروض الأوّل هو الحيوان المشترك بين سائر ما يعرضه الماشي و يحمل عليه؛ و هذا ضروريٌ، و قد عوّلوا في مباحث الموضوع عليه.

و أمّا اشتراك الأمور السختلفة في لازم واحد في الحقيقة ذلك اللازم لازم للقدر المشترك بينهما، و لازم كلّ واحد منها ما يخصّه من حصّة ذلك المفهوم الذي فرض كونه لازماً، و أمّا نفسه من حيث هو فإنّما يكون لازماً للقدر المشترك بين الكلّ. نظير ذلك أنهم قالوا: جواز توارد العلل المستقلّة على المعلول النوعي دون الشخصي مبنيَّ على أنّ في المعلول النوعي ذلك النوع مغائرٌ للفرد الذي هو المعلول النوعي كان معلول كلّ علّة مخصوصةٍ فرداً من ذلك النوع مغائرٌ للفرد الذي هو المعلول الحقيقي للعلّة الأخرى.

و أمّا إذا اعتبرت الطبيعة من حيث هي مع قطع النظر عن الأفراد و تلاحظه من حيث إنّها واحدةٌ فلم يجز توارد العلل عليها، لجريان دليــل امــتناع التــوارد عــلى المــعلول الشخصي على ما فصّل في موضعه. ٨. فيه بحث إذ من قال بأن المتعلق بالفاعل هو الحدوث دون المعلول، إنّما يستعلّق بفاعله من جهة حدوثه. ثم لا يسلّم أنه لو لم يكن وجوده في جميع أوقات بقائه من ذاته لابد أن يكون من غيره؛ بل هو يقول: لا يتعلّق وجوده في أوقات البقاء بعلّة أصلاً لا ذاته و لا غيره لأنّ سبب التعلّق عنده لم يتحتّق في هذا الوقت. فلا بدّ في الردّ عليهم من سلوك طريق الشيخ و إثبات أنّ سبب التعلّق هو الوجوب بالغير؛ و هو ثابتٌ في جميع أوقات الوجود، فيلزم ثبوت الافتقار في جميع أوقات الوجود.

٩. فيه بحثُ أمّا أوّلاً: فلأن صدق الشرطية المذكورة و هي: إنّ الدائم إذا كان ممكناً يكون مفتقراً إلى المؤثّر في الواقع، و إنّما يكون مفتقراً إلى المؤثّر في الواقع، و إنّما يكون كذلك لو تحقّق مقدّمها و جعل الكلام فيه. إذ الجمهور يستكرون جسواز اتسصاف الممكن بالدوام، بل جعلوا ذلك من خواص الواجب لذاته و صفاته عند بعضهم.

و ليت شعري ما الفرق بين هذا التقرير و التقرير الذي ذكره الشارح؟ إلاّ بأنّ الشارح وضع «الإمكان»: «الوجوب بالغير»؛ و ظاهرٌ أنّ ذلك لا يؤثّر في كونه مصادرة على المطلوب.

فالصواب أنّ المقصود هيهنا ليس زائداً على مجرّد جواز ذلك الاستناد نظراً إلى مجرّد الإمكان أو الوجوب بالغير؛ و حينئذٍ يتمّ التقريران.

و أمّا ثانياً: فلأنّه قد مرّ آنفاً أنّ وظيفة الحكيم البرهان و إنْ لم يكن مخالفاً لما يندفع المصادرة بمجرّد أن لاخلاف في المعنى؛ فتأمّل!

١٠. ما نقل الشيخ عنهم: إنّ تعلّق المفعول بالفاعل إنّما هو من جهة معنى يرجع إلى أنه قد حصل للشيء من شيء آخر وجودٌ بعد ما لم يكن، و هذا معنى الحدوث بعينه على ما فسّره الشارح، واعترف به الإمام أيضاً. ثمّ اشتغل في الردّ عليهم إلى تحليل معنى الفعل و تعيين ما هو المتعلّق بالفاعل؛ فلو لم يكن قولهم: إنّ متعلّق الفاعل هو الحدوث، لكان هذا الاشتغال لغواً محضاً في مقصوده، لا مجرّد أنّه إثبات للمتّفق عليه.

قال الشيخ في إلهيات الشفاء في فصل أقسام العلل في نقل هذا المذهب: «و ربّما ظنّ ظانَّ أنّ الفاعل و العلّة إنّما يحتاج ليكون للشيء وجودٌ بعد ما لم يكن، فإذا وجد الشيء

العامّة حاشاه عن ذلك!

فلو فقدت العلّة لوجد الشيء مستغنياً، فظن من ظنّ أنّ الشيء إنّما يحتاج إلى العلّة في حدوثه، فإذا حدث و وجد فقد استغنى عن العلّة، فيكون عنده العلل علل الحدوث فقط». هذا عبارته، ثمّ اشتغل بالردّ عليه ببرهان آخر غير ما ذكره هيهنا، ثمّ ذكر هذا البرهان؛ فعلم أنّ الشيخ فهم من مذهبهم أنهم جعلوا المتعلّق بالفاعل هو الحدوث، فما ذكره صاحب المحاكمات في الحقيقة كان إيراداً على الشيخ بتزييف نقله و سوء فهمه مذهب

ثمّ لو نزّلنا عن ذلك المقام فنقول: ما علم من مذهبهم أنّهم جوّزوا بقاء المعلول بسعد انعدام علّته، و ذلك يحتمل وجهين:

أحدهما: أنّهم توهّموا أنّ المتعلّق بالفاعل هو الحدرث بالفعل، إذ حمينئذٍ لم يبق الاحتياج حين البقاء ؛

و ثانيهما: أنهم زعموا أنّ المتعلّق بالفاعل و إن كان هو الوجود لكن احتياج المعلول إلى الفاعل في الوجود إنّما هو آن الحدوث و بعده زالت الحاجة إليه. فالشيخ في المقام الأوّل نفي الوهم الأوّل و في الثاني أبطل الزعم الثاني حتّى يرتفع جميع محتملات مذهبهم و يتمّ؛ و على هذا فالمقام الأوّل ليس بمعلوم أنّه متّفقٌ عليه بينهم و بين الشيخ، فسلهذا تعرّض له و استدلٌ عليه.

و أمّا قوله: «و ليت شعري أنّ من يقول: المتعلّق هو الحدوث، فسبب التعلّق عنده أيّ شيء هوهل هو الحدوث أو غيره»؛ فمردود بأنّ من قبال المستعلّق هو الحدوث أراد بالحدوث هو الحدوث بالفعل الذي هو متأخّرٌ عن الحاجة و لا يصلح أن يكون علّة له متقدّمة عليه، /١٨٥٥ وهو المتبادر من قولهم: الافتقار إلى الفاعل في آنٍ يخرجه من العدم إلى الوجود. و أمّا سبب الاحتياج عنده فهو الحدوث بمعنى كونه بحيث لو وجد كان وجوده مسبوقاً بالعدم؛ و من المعلوم تقدّم هذا المعنى على المعنى الأوّل و أنّه يصلح أن يُنازع في أنّه سبب الاحتياج أم لا؟ و ما ذكره الشيخ و بيّنه الشارح إنّ علّة التعلّق لوكان أيضاً كون المفعول مسبوقاً بالعدم على ما ظنّوه لكان التعلّق أيضاً دائماً، لأنّ هذه الصّفة أيضاً كون المفعول المسبوق بالعدم على ما ظنّوه لكان التعلّق أيضاً دائماً، لأنّ هذه الصّفة حدوثه

ققط مبنيًّ على أنهم أرادوا بالحدوث حين جعلو، سبباً للتعلق هذا المعنى، لا المعنى الأوّل. و لهذا قال الشارح: «الحدوث ليس مختصاً بحال الحدوث». ثمّ قبول الشارح: «سواءٌ كان المتعلّق حادثاً أو غير حادثٍ» مبنيٌّ على إطلاق لفظ المفعول في كلامه على اصطلاح القوم و هو المرادف للمعلول لاعلى اصطلاح الشيخ، و ليس فيه تناقض، بلل التكلّم بغير اصطلاح الشيخ.

١١. هذا منه مبنيً على الخلط بين علّة التعلّق و علّة الافتقار. و لاشكّ أنّ علّة الافتقار عند الحكماء على ماهو المشهور و نقله الإمام هو الإمكان بالذات، و الذي نصّ عليه الشيخ أنّه سبب التعلّق هو الوجوب بالغير؛ و من المعلوم إنّ الإمكان بالذات متقدّمٌ على الوجوب بالغير، فليس عينه.

و أمّا إنّ الشارح ذكر أنّ هذا الفصل لبيان أنّ سبب تعلّق المفعول بالفاعل هو أنّه ممكنٌ لذاته واجبٌ لغيره، فالمقصود بالذات منه الوجوب بالغير. ر أمّا الإمكان الذاتي فضمّه مع الوجوب بالغير من جهة أنّه سببٌ بعيدٌ للتعلّق. و لا شكّ أنّ كلام الشيخ و الشارح محكمٌ في أنّ المراد الوجوب بالغير و هذا الكلام عنه غير محكم في أنّ المراد هو الإمكان الذاتي، فينبغي حمل غير المحكم على المحكم على ما مرّ منه نفسه.

و بما قرّرناه ظهر أنّ الشيخ لم يبحث عن علّة الحاجة.

لكن بقي الكلام في أنَّ علَّة الحاجة لو ثبت أنها الإمكان لا ينفع في مقصود الشيخ و هو: افتقار المعلول في جميع أوقات وجوده إلى الفاعل، إذ الإمكان إذا كان علَّةً للافتقار أي: للافتقار في الوجود و الافتقار في العدم و الإمكان ثابتُ دائماً في جميع أوقات الوجود ثبت الاحتياج دائماً. كيف و الشارح رحمه الله أثبت في التجريد هذا المدَّعى بعلية الإمكان للافتقار؟!

نعم ما ذكر هيهنا من أنّ الوجوب بالغير سبب التعلّق بمعنى أنّ تعلّق الوجود بالفاعل بسبب أنّ الفاعل يجعله واجباً أظهر في هذا المقصود. فتأمّل تعرف!

١٢. لو كان المطلوب هو أنّ الدّائم مفتقرٌ إلى الغير في نفس الأمر لكان في الكلام
 مصادرة أمّا لو كان المطلوب مجرّد أنّ الدائم يمكن أن يفتقر إلى الغير بمعنى أنّ دوامه

ليس منافياً لافتقاره إلى الغير على ما زعمه الجمهور، إذ سبب التعلق عندهم هو الحدوث فلا يلزم المصادرة. و مقصود الشيخ هيهنا يحصل بمجرّد هذا، و إليه أشار الشارح حيث قال: «فالدائم إنْ كان واجباً بغيره كان مفتقراً، و إلاّ فلا». و هذا القدر كافي بحسب غرضه هيهنا و هو جواز افتقار الدائم إلى الغير، فصار حاصل كلامه رحمه الله: إنّ كلامك يرجع إلى أنّه على الشيخ أن يبيّن افتقار الدائم إلى الغير مع أنّه لم يبيّنه.

فنقول: ليس على الشيخ إلا البيان بهذا الوجه الذي ليس فيه فساد و قد بيته، و أسّا البيان بالوجه الآخر المشتمل على المصادرة فلا يجب على الشيخ هيهنا و لا يفتقر غرضه هيهنا إليه، فلهذا لم يبينه هيهنا، بل إنّما يبيّنه فيما سيجيء من إثبات قدم العالم و العقول؛ فتأمّل!

و أمّا إنّ قول الشارح: «بيّن الشيخ أنّ علّة التعلّق بالغير هي الوجوب بالغير»، ينافي ما مرّ منه: أنّ البحث عن علّة الحاجة ليس بمفيد؛ فقد عرفت أنّ منشأه الخلط بسين عللة الافتقار و علّة التعلّق، و علمت الفرق بينهما. /١١٤٥/

### [ ١/٢٢١ - ١/٢٢١] قال الشارح: مثبتي الأحوال من المعتزلة قائلون بذلك ....

مثبتي الأحوال قالوا: الأحوال الخمسة الّتي هي: العالمية و القيادرية و الحييّة و الموجودية و الألوهية على ما زادها أبوهاشم ثابتة في الأزل مع الذات، و لم يـقولوا بوجودها: بل إنهم فرّقوا بين الثبوت و الوجود فلا يدخل فيما فسّروا القديم بـما لا أوّل لوجوده على ما ذكره الشارح في نقد المحصّل.

#### [ ۱/۲۲۱ - ۲/۸۲] قال الشارح: فهم بين أن يجعلوا الواجب لذاته ....

فيه بحثُ لأنَّ علَّة الافتقار إلى الغير عند جمهور المتكلّمين هو الحدوث على ما نقله الشارح عن الإمام . و إذا كان كذلك فصفات الواجب ـ تعالى ـ لمّا كانت قديمةً لم تكن عندهم مفتقرةً إلى علّة لفقدان علّة الافتقار فيها، و هي الحدوث فالظاهر من مذهبهم أنّ هذه الصفات ممكنةً ذاتيةً عندهم غير مفتقرة إلى العلّة. وإلزامهم افتقارها إلى الغير بإثبات

أنَّ علَّة الافتقار هي الإمكان فغير نافع هيهنا؛ إذ الكلام في أنَّ مذهبهم ماذا؟ هذا.

لكن قد اشتهر بينهم أيضاً أنهم قالوا بأنّ صفات الواجب \_ تعالى \_ آثارٌ له \_ تعالى \_ على \_ آثارٌ له \_ تعالى \_ على سبيل الاختيار يوجب حدوثها. وكلام الشارح \_رحمه الله \_ ناظرٌ إلى هذا؛ فتأمّل!

١٣. وجه النظر أنّ الطبيعي أنّما يبحث عمّا يعرض المادّة، وكون العالم أزلياً مستنداً إلى فاعلٍ أزلى ليس وظيفة علم الطبيعي و لا يكون من مسائلها، إذ ليس ثبوته للعالم من جهة المادّة .على أنّ العالم بعضه مشتملٌ على المادّة و بعضه لا .

أقول: لم يقل الشارح \_رحمه الله \_إنّه بحثُ طبيعيُّ بمعنى أنّه من مسألة علم الطبيعي، بل قال :إنهمٌ في الطبيعي ذكروا هذا؛ و لعلّ ذكره ليس على سبيل أنّه مسألة له.

و قد مرّ أنّ أرباب الطبيعي مختصّون بطريق في إثبات الواجب وليس إثبات الواجب من مسائل علم الطبيعي .

[٢/٢١ - ٢/٢٢] قال الشارح: و لم يذهبوا إلى أنَّه ليس بقادر....

فيه بحثًا لأنَّ للاختيار معنيين:أحدهما صحّة الفعل و التـرك ،والواجب ... تـعالى ــ مختارٌ عند المتكلّمين بهذا المعنى دون الحكماء؛

وثانيهما: معنى إنَّ شاء فَعَل و إنَّ لم يشاء لم ينعل. و الواجب عند الحكماء مختارٌ بهذا المعنى. و ظاهرٌ أنَّ الاختيار الذي ذكره و نقل عن الفلاسفة نفيه عنه \_ تعالى .. بهذا المعنى؛ هذا.

و يمكن أن يقال: المعنى الأوّل يرجع إلى المعنى الثاني، لأنّ صحّة الفعل و الترك إنّما هي قبل الإرادة نظراً إلى نفس القدرة، وأمّا بعد الإرادة فالفعل واجبٌ .ضرورة أنّها جزء أخير للعلّة. والتخلّف عن العلّة التامّة محالٌ: سواءٌ كانت العلّة موجباً أو مختاراً.

وتمام تحقيق ذلك سيجيء في النمط السابع إنْ شاء الله تعالى ...

١٤. لم يظهر من تقريره اتّصاله، وإنّما يظهر ممّا ذكره الشيخ و بيّنه الشارح من أنّـه منطبقٌ على الحركة، والمسافة غير مركّبةٍ من أجزاء لاينجزّى.

10. حاصله أنّه لابدّ من معروضٍ للقبلية بالذات، فلو فرض أنّه ذات العدم فلم يجز أن يصير بعدُ، لأنّ ما بالذات لا يختلف. وهذا بناءً على أنّ ذات العدم الذي يتعقّبه الحادث و الذي يتعقّب بالحادث واحدةً. و ذلك حقّ، لأنّ السلوب لا يتميّز بذواتها وانّما يستمايز بملكاتها و معروضاتها، و الملكة هيهنا و هو وجود الحادث واحدً، وكذا المعروض، و لا يمكن أن يقال: معروض القبلية هو الذات المقيّدة بكونها متقدّمةً عملى الحادث أو بكونها ممّا يتعقّبها الحادث، و الآلزم عليّة الشيء لنفسه أو لمضايفه. و هذا بخلاف أجزاء الزمان، لأنّ ذات الزمان الماضي لا يصير بعدُ أصلاً و يكون مغائراً للذات المستقبل. و أمّا الزمان فسيجىء مع جوابه.

وبما قرّرنا ظهر اندفاع الاعتراض الأوّل و الثاني.

لكن يرد عليه: أنّه لايلزم أن يكون للقبلية معروضٌ بالذات إنْ أريد به نفي الواسطة في النبوت؛ كالشكل، فإنّه يعرض الجسم بواسطة التناهي ،ولايسمكن أن يكسون التناهي معروضه. و لوسلّم فلعلّه ذات العدم المأخوذ مع قيدٍ ليس نفس التقدّم ولاكون الحادث يتعقّب به؛ و فيه مافيه!

و مسلّم إنْ أريد به نفي الواسطة في العروض /ÞA13/ ضرورة استناع تسلسل المعروضات، لكن لانسلّم أنّ العدم لوكان معروضاً بالذات بالقياس إلى القبلية امتنع أن يصير بعداً، إذ انفكاك العارض عن المعروض الّذي يعرضه بالذات بهذا المعنى جائزً، بل واقعٌ شائعٌ كالحركة العارضة للسفينة.

أقول: الأصوب أن يقال: إنّا نعلم أنّه يتحقّق قبل الحادث قبل يمتنع أن يصير بعد على ما أشار إليه الشيخ حيث قال: «ليس كقبلية الواحد الّتي هي على الاثنين الّتي قد يكون بها ماهو قبل و ماهو بعد معاً في حصول الوجود، بل قبلية لايثبت مع البعد »؛ فللا يجوز أن يكون هو نفس العدم أو الفاعل.

١٦. أراد بالمقدار الكمّ لاالمتصل، إذ لم يظهر من بيانه خصوص المتصل و اثبت بُعيد.
 الاتّصال بقبول الانقسام إلى الأجزاء.

و فيه بعث لائهم جعلواقبول الانقسام من خواص مطلق الكمّ و رسموا الكمّ المطلق به بناءً على أنّ المراد من القبول الإمكان الذاتي ومن الانقسام الانقسام الوهمي. اللّهمّ إلّا أن يحمل كلامه على أنّه أراد بقبول القسمة غير المعنى المشهور، بل أراد به استعداد القسمة الخارجية. و الشارح رحمه اللّه التزم اتّصاله من فرض الحركة و المسافة و انطباقه عليها على ما يستفاد من كلام الشيخ. و الحقّ مراعات كلامهما والاقتداء بهما.

17. أراد «باستمراره» استمراره و بقائه ذاتاً، و «بعدم استقراره» عدم استقراره حالاً، و هي نسبته الى الزمانيات الواقعة فيه لاعدم اجتماع الاجزاء، لاته عندهم بسيط لا جزء له في امتداد المسافة كالحركة التوسّطية المنطبقة عليه. و يصرّح بذلك صاحب المحاكمات حيث قال: «وكذلك الموجود من الزمان شيءٌ غير منقسم يفعل بسيلانه الزمان».

1. قد أورد عليه بعض المحققين بأنّ الزمان الممتدّ غير موجودٍ في الخارج، وكذا أجزائه على ما اعترف بد، فمن يدّعي أنّ العقل يحكم بأنّها لو وجدت في الخارج لكانت مجتمعة بل عند من ينفي وجود الأعراض الغير القارّة وجودها مستلزمٌ لاجتماع أجزائها لامحالة. ثمّ قال: «بل التحقيق أنّ الزمان بمعنى الامتداد أمرّ يرتسم في الخيال من الآن السيّال الذي هو الموجود في الخارج بسبب عدم استقراره و ارتسامه على سبيل التدريج ،فإنّ أجزائه المفروضة متعاقبة في الارتسام».

أقول: فيه نظرًا إذ في الحركة الكمّية أيضاً يتعاقب المقادير المختلفة في الحدوث و لاتفاوت بينهما إلّا بأنّ التعاقب في الزمان بحسب الحدوث فــي الخــيال و هــو المــراد بالارتسام فيه و في الحركة بحسب الحدوث في الخارج .

و تمام تحقيق ذلك يطلب من تعليقاتنا على التجريد.

١٩. يمكن أن يقال: المدّعى هيهنا أنّ قبل كلّ حادثٍ كمّ متّصلٌ غير قارّ الذات كما
 صرّح به الشارح في صدر القصل قبليةٌ لا تجامع معها القبل و البعد.

و المخلّص: إنّ المدّعى إثبات تقدّم الزمان على وجود كلّ حادثٍ؛ لا أيّ تقدّم كان، بل هذا النوع من التقدّم؛ لأنّ تقدّم الزمان على شيءٍ لا يجب أن يكون بهذا النحو، بل بنحوٍ آخر\_كالتقدّم بالطبع أو بالرتبة مثلاً. و الحاصل أنهم قالوا: الحادث مسبوق بمادّة و مدّة. و المقصود إنّ سبق المددّة ليس كسبق المادّة الذي تجتمع معه السابق المسبوق، بل سبقاً لا يجتمع السابق مع المسبوق. و من المعلوم أنّ إثبات المدّعى بهذا الوجه الذي هو أتمّ و أكمل لا يتصوّر إلّا بأخذ كونه غير قارّ متّصل غير ممكن الاجتماع مع البعد.

و أيضاً يمكن أن يكون أخذهما معاً إيساءٌ إلى طريق نفي الاستدلال، و أراد بالمقدّمتين ما مرّ بهذا العنوان؛ و هو أنّ القبلية ليست نفس العدم و لاذات الفاعل.

٢٠ فيد منع ظاهر إذ التجدّد و التصرّم يجرى في الموجودات الخيالية كما في الحركة بمعنى القطع.

٢١. لا يخفى أنّ اتّصال الشيء لا ينافي عروض عرضيّين له كما في الأبلق، إذ قد مرّ أنّ اختلاف الأعراض لا يوجب القسمة الخارجية. لكن فيما نحن فيه لا يجوز ذلك لعدم كونه قارّ الذات؛ إذ ما كان غير قارّ الذات لا يمكن أن يوجد أجزائه بوجود الكلّ كما في أجزاء الجسم المتّصل، و إلّا لزم اجتماع الأجزاء في الوجود.

٢٢. هذا الجواب غير مطابق لمتن الكتاب و لا لشرحه لتصريحهما بأنّ هذا الزمان الذي كان الكلام في إنّيته هو الزمان المنقسم حيث قال الشيخ: «و قد علمت أنّ مثل هذا الاتصال الذي يوازي الحركات في المقادير لن يتألّف من غير منقسمات»؛ و قال الشارح: «و تكون بعد ابتداء الحركة و حدوث الحادث قبلياتٌ و بعد ياتٌ متصرّمةٌ متجدّدةٌ مطابقةٌ لأجزاء /١٤٥٥ المسافة و الحركة ... إلى آخر ما قال»؛ و قد صرّح صاحب المحاكمات في تقريره بكون هذا الزمان كمّاً و مقداراً؛ فكيف أن يكون هو الآن السيّال؟!

بل الحقّ في الجواب ما أفاده بعض المحقّقين: «أنهم كثيراً بنوا الأمر على ما يبدوا في بادي النظر، ثمّ إذا انتهت النوبة إلى الفحص البالغ ظهر حقيقة الحال، فإنهم ادّعوا في أوّل الأمر وجود الزمان في الخارج وبيّنوه بانقسامه إلى السنين و الشهور و الأيّام و الساعات و عدّوه من أقسام الممكن مع أنّ المقسم في التقسيم إلى الجوهر و العرض هو الموجود الخارجي على ما صرّحت به عباراتهم. ثمّ عند تحقيق الحال صرّحوا بأنّ الزمان الممتدّ غير موجود في الخارج، بل ممتنع الوجود في الخارج و أنّ الموجود في الخارج هو الآن

السيّال الّذي يرسمه في الخيال».

و بما نقلناه عن هذا المحقّق ظهر أيضاً أنّ الكلام في الزمان المنقسم الممتدّ.

أقول: ويمكن أن يقال: المراد بالوجود الخارجي هيهنا هو وجوده الخيالي، فإنّه وجود ذهنيً لكن وجود بنفسه، و هو الوجود الذي به يرتسم و يحصل بنفسه في المفيال، و ذلك الوجود و إنْ كان ذهنياً لكن يحذوا حذو الخارجي في ترتيب الآثار على ما صرّح به المحقّق الشريف، فلا يبعد أن يريدوا بالوجود الخارجي في هذا المسقام ذلك الوجود الارتسامي.

و التقدّم و التأخّر بالمعنى المذكور لا شكّ أنّه يقتضي أجزاء ذلك الأمر الممتدّ متر تّبةً متعاقبةً، و ذلك يكون في الخيال و لا يكون عند تعقّلها إلّا بهذا الوجه، على ما يظهر عند الرجوع إلى الوجدان؛ فتأمّل.

٢٣. لم يتعرّض لتوجيه قول الشارح: «الزمان هو الموجود في الخارج الذي تملحقه القبلية لذاته»، و هذا محط الجواب.

و حاصله: إنّ القبلية و البعدية و إن لم تكونا من الموجودات الخارجية لكن ما تعرضه القبلية لذاته الله لأنّ ما تعرضه القبلية لذاته القبلية لذاته لابد أن يكون موجوداً في الخارج كالعمى، و ذلك لأنّ ما تعرضه القبلية لذاته يكون كمّاً متصلاً غير قارٍ و هو الزمان، فقد ثبت وجوده في الخارج. و أمّا الزمان المعتد المنقسم إلى الساعات غير موجود في الخارج، بل هو أمرٌ مرتسمٌ في الخيال.

فجوابه على ما مرّت إليه الإشارة؛ إنّ بناء الكلام هيهنا على المسامحة، و إنّ الزمان بهذا المعنى موجودٌ في الخارج.

ثمّ يظهر في مقامه أنّ الموجود هو الآن السيال الذي يرسم هذا الممتدّ في الخيال، أو المراد بالموجود الخارجي ما يحذو حذوه، و هو الوجود الذي له في الخيال حين ارتسامه فيد، و هو وجوده بنفسه لا بصورته.

ر أمّا باقي كلامه ــ رحمه الله ــ فيتحقّق لدفع التسلسل الّذي أورده الإمام، و لادخل له في الجواب.

و على ما قرّرناه يظهر توجيد كلام الشارح و يسقط ما ذكره بقوله: «و اعلم أنّ الأجوبة

الَّتي ذكرها الشارح عن هذه الأسئلة لا ترجيه لها أصلاً»؛

و أمّا الجواب اللّذي ذكره بقوله: «و الجواب أنّها و إنْ كانت معدومةً في الخارج إلّا أنّها متعلّقةٌ بأمرٍ فيدلّ على وجوده ...»، فقد عرفت ما فيدا فإنّ كلام الشيخ و كلام الشارح في هذا البحث صريحٌ في أنّ المراد وجود الزمان المعتدّ المنقسم، كيف و هو المتّصف بالقبلية و البعدية.

و أمّا الآن السيّال فغير متّصفٍ بهما إلّا باعتبار حالها الّتي هي الزمان المنقسم؛ فالحقّ في الجواب ما ذكرنا.

17. أجيب عنه: بأنّ هذا الاختلاف يجوز أن يكون مستنداً إلى هويّاتها الحاصلة لها في الذهن بعد فرض التجزيد. و أمّا قبل التجزية فتحقّق الاختلاف غير مسلّم، إذ لا أمس حيننذ و لا يوم. و أمّا تخصيص كلّ شخص بهويته فلا يحتاج إلى سبب مخصّص، لأنّ كلّ شخص إنّما كان هذا الشخص بتلك الهوية؛ فالسؤال بأنّه لِمَ اختصّ هذا الشخص بهذه الهوية مثل السؤال بأنّ هذا الشخص لِمَ صار هذا الشخص؛ و مثل هذا السؤال يُعدّ سخيفاً أقول: و بهذا الوجه يمكن دفع ما يقال في المشهور: إنّه لِمَ اختصّ النقطة الواقعة في منطقة القلك بالحركة السريعة و ١٩٨٨/البواقي متّصفة لمّا بالحركة البطيئة أو بالسكون، مع أنّ الفاعل واحدٌ و القابل واحدٌ. و ذلك لأنّ تلك النقطة غير موجودة على وجه الامتياز و هويّاتها التي لها في الذهن. و أمّا إنّ الفلك المحيط منلاً لِمّ كانت متحرّكة من المشرق إلى اختلاف هويّاتها التي لها في الذهن. و أمّا إنّ الفلك المحيط منلاً لِمّ كانت متحرّكة من المشرق إلى المغتصّة به، أو بهيولائد المختصّة بهذا.

70. فيه بحثًا لأنَّ مجرّد كفاية الزَّمان في حصول القبلية و البعدية لا يستلزم المطلوب و هو كون وجود الحادث مسبوقاً بالزمان. إنّما يلزم المطلوب لو كان حصول القبلية و البعدية لا يمكن إلّا بتحقّق الزّمان، و ذلك لا يلزم من هذا الكلام بهذا التوجيه. كيف و حصول القبلية و البعدية بهذا المعنى يتحقّق بترتّب الحوادث المتسلسلة المتعاقبة إلى غير النهاية!؟ و بعبارةٍ أخرى: هذا الفرق ليس فرقاً بين الزمان و بين غيره في أنّ اتّساف

أحدهما بالقبلية و البعدية يقتضي زماناً آخر، راتّصاف الآخر بها لا يقتضي ذلك، بل هو بالحقيقة فرقٌ بين القول بتناهي الأمور المتعاقبة الضرورية في حدوث الحادث و بسين القول بعدم تناهيها سواءً كانت تلك الأمور أزمنةً أو حوادث واقعة فيها، و لااختصاص لها بالأول.

٢٦. توجيه كلام الشارح: أنّه منع أوّلاً المقدّمة المذكورة في الفرق الثاني و هو: أنّ معنى قولنا: اليوم متأخّر عن أمس: إنّه لم يوجد معه، و استنده بأنّ هذا يقتضي تأخّر الغد عن اليوم. ثمّ سلّم أنّ معناه ذلك و التزم التسلسل على ما قرّرناه.

ئم قال: «و إن رجع الفارق عن التفسير المذكور هرباً عن لزوم المحذور المذكور و غير كلامه إلى ما ذكر، ثانياً يلزم المحذور من طريق آخر، وهو إن لفظة كان مشعرة بمضيّ زمان». أقول: وكذا لفظة «حين» مشعرة بزمان حاضر. و الحق إن بناء اللغة ليس على المضايقة في أمثال هذه، و أنّ تحكيم اللغة في المطالب البرهانية ممّا لا ينبغي؛ فتأمّل! و على هذا لا يتوجّه ما ذكره. و لعلّه لهذا قال: «فالأولى»؛ و لم يقل: «فالصواب».

۲۷. حام حول الألفاظ و العبارات و لم يفعل في تقرير كـــلام الشـــارح إلا تــوضيح الواضحات و تبيين المبيّنات ا و لم يبيّن ما هو المقصود من الخطاب و لم يتميّز بين القشر و اللباب!!

و توضيح كلامه: إنّ أجزاء الزمان متساوية في المهيّة ولم يتّصف بالقبلية و البعدية في الخارج، بل في الوهم، ولكن بعد التجزية؛ وحيننذ فتخصيص بعضها بالقبلية و البعدية المخصوصة وكذا الحدود المفروضة فيها بهما كتخصيص زيدٍ بالهوية المختصّة به وعمرو بالهوية المختصّة به ممّا يُعدّ بالهوية المختصّة به ممّا يُعدّ سخيفاً وكان مثل السؤال عن اختصاص زيدٍ بالزيدية، كذلك السؤال عن اختصاص سخيفاً وكان مثل السؤال عن اختصاص زيدٍ بالزيدية، كذلك السؤال عن اختصاص الأمّس بالسبق على اليوم فذلك الأمس بالسبق على اليوم لامعنى له. و أمّا إنّ هاذيّة الأمس مثلاً بالتقدّم على اليوم فذلك لأنّ مهيّة الزّمان هو اتّصال التقضّي و التجدّد و امتدادهما. صار حاصل كلامه رحمه الله: أنّ التقدّم و التأخّر بالنسبة إلى أجزاء الزمان داخلة في هويّاتها غير خارجةٍ عنها؛ و ليس معناه: انّ أجزاء الزمان نفس التقدّمات و التأخّرات. كيف و التقدّم و التأخّر من مسقولة

الإضافة و الزمان و اجزائه من مقولة الكمّ و المقولات متباينةً على ما صرّح به الشيخ في قاطيقورياس الشفاا؟.

وأيضاً لوكان الزمان عبارةً عن التقدّمات والتأخّرات لزم أن يكون الموصوف بالتقدّم و التأخّر هو الحركة دون الزمان، لأنّ الزمان لمّاكان مقدار الحركة قائماً بها فلوكان عبارةً عن التقدّم و التأخّر لكانت الحركة متقدّمةً و متأخّرةً به لا نفسه؛ كالبياض القائم /١٩٤٥/ بالجسم، فإنّ الجسم أبيض و لا يسصح أن يسقال: البياض أبيضُ؛ وكالوجود القائم بالممكنات، فإنّها وجوداتٌ لها و تلك المهيّات موجودة بها، و ليست وجوداتٌ لنفسها و لا يكون نفسها موجودة بها، وليست وجوداتٌ لنفسها و لا

ثمّ لمّاكان ذلك الكلام و هو القول بأنّ التقدّم و التأخّر داخلةً في هويّات أجزاء الزمان مخالفاً لما اشتهر بينهم: إنّ التقدّم و التأخّر من الأعراض الأوّلية لأجزاء الرّمان؛ وجّه كلامهم بأنّ المراد من العروض أنّ ثبتوتهما لهما لذواتها لا لأمرٍ آخر. و أنت خسبيرٌ بأنّ حمل اللحوق على هذا المعنى بعيدًا

و الأظهر أن يقال: أرادوا بلحوقهما لأجزاء الزمان لحوقهما لمهيّاتها؛ لا للأجزاء من حيث هي أجزاء، بل الأجزاء من حيث هي أجزاءً، إنّما يتحصّل بهما. و للمتكلّف حمل كلامه ـرحمه الله ـعلى هذا.

و اعلم! أنّ الإشكال المذكور في أنّ النقاط في الفلك كيف تختلف أحوالها إسراعاً و إيطاءً و سكوناً على ما نقلنا يندفع بهذا الوجه أيضاً؛ فتأمّل!

٢٨. كلامه لا يخلو عن التعرض له حيث قال: «إنّا إذا قلنا العدم و الوجود، احتجنا إلى اقتران معنى التقدّم بأحدهما حتّى يصير متقدّماً».

٢٩. فيه بحث إذ لو لم يبين إن الإمكان ليس نفس القدرة لم يثبت احتياج الحادث إلى سبق مادّةٍ، إذ حينئذٍ يجوز أن يتقوّم الإمكان بفاعل الحادث، و ليس لأحدٍ النزاع فيه.

٣٠. هذا المنع راجع إلى منع كون الإمكان جوهراً أو عرضاً بناءً على أنّ المنقسم إلى الجوهر و العرض هو الموجود الخارجي، إذ بعد تسليم كونه عرضاً لامجال لتوهم كون الحادث هو محلّه.

فإنْ قلت: الإمكان الذاتي كيفيةٌ للنسبة، فيكون قائماً بها لا بالممكن؛

قلت: كما فسروا الإمكان الذاتي بكيفية النسبة كذلك فسروه بعدم اقستضاء المهيئة الوجود و العدم، و بكون المهيئة متساوي النسبة إلى الوجود والعدم، و من الظاهر أنّ عدم الاقتضاء وكون المهيئة متساوي النسبة صفةً للمهيئة قائمةٌ بها.

٣١. فيه نظرٌ ظاهرًا فإنّ إمكان كون الجسم أبيض يـقتضي إمكــان وجــود الجســم لاوجوده بالفعل لما تقرّر أنّ الممكنة تقتضي وجود الموضوع على ســبيل الإمكــان لا بالفعل.

لا يقال: لو لم يوجد الجسم لم يمكن كونه أبيض، إذ على تقدير عدم الجسم يمتنع كونه أبيض لأنًا نقول: إمكان كونه أبيض بشرط عدمه لا في وقت عدمه؛ و المدّعي هو أنّ في وقت عدم الجسم يمكن أن يكون الجسم أبيض؛ فلا محال.

و خلاصة الجواب عن السؤال المذكور: أنّا نختار كون المراد هـ و الإمكان الذاتسي. قولك: «أنّه صفةً للمهيّة الحادثة نفسها لا لمادّتها»، قلنا: الإمكان قـ د يـ تعلّق بـ الوجود بالعرض أي: وجود الشيء على صفة، و هذا المعنى ممّا لا شكّ في قيامه بذلك الشسيء الذي هو المحلّ للحادث لا بالحادث. و إمكان وجود الشيء على صفة وكذا إمكان وجود الشيء مع الشيء يقتضي وجود ذلك الشيء أوّلاً. و هو المادّة للحادث أو الموضوع له. فحينئذ إن استدلّ بالإمكان بهذا المعنى فقد يتمّ الدليل سالماً عن المنع و السند.

و قد يتعلَّق بالوجود بالذات أي: بالوجود في نفسه، و إمكان وجود البياض مثلاً في نفسه و إن كان قائماً بالبياض لكن إمكان وجود البياض في نفسه لا يتصوّر إلّا بإمكان وجوده /۵۸۱۵/في الجسم أي: إمكان وجود الجسم على صفة البياض و إمكان كون الجسم أيينض؛ و قد علمت أنّ هذا الإمكان يقتضي تحقّق الجسم أوّلاً.

و أمّا الشيء الّذي لا علاقة معه بشيءٍ من الموادّ و الموضوعات فممتنع الحدوث على ما فصّله.

٣٢. احترز بذلك عمّا إذا لم يكن حادثاً كالأعراض القائمة بالعقول و الأفلاك عندهم. و فيه تنبية على مسامحةٍ وقعت في تقرير الشرح حيث لم يتعرّض لهذا القسم. ٣٣. فيه ما سبق آنفاً. و سيتعرّض له صاحب المحاكمات.

٣٤. قد عرفت أنّ أخذ الإمكان بالقياس إلى الوجود في نفسه غير كافٍ في الاستدلال ما لم يؤخذ لازمه و هو الإمكان بالقياس إلى الوجود لغيره، لأنّ الأوّل صفةٌ للحادث و لا يقتضي محلًا غيره. نعم لازمه يقتضي محلًا آخر هو مادّة الحادث أو موض دُوعه.

70. قد عرفت أنّ الاعتراض الذي ذكره أوّلاً وجعل كلام الشارح جواباً عنه يرجع إلى هذا المنع بعد التحرير، إذ منع احتياجه إلى محلّ غير الممكن لا توجيه له بعد تسليم كونه إمّا جوهراً أو عرضاً. و لعلّ مراده أنّ المنع الأوّل لمّا كان راجعاً إلى هذا المنع، فهذا المنع كأنّه ذكر أوّلاً. و ما ذكره الشارح لايندفع به أصل المنع، بل إنّما يثبت به احتياج الإمكان إلى محلّ غير الحادث، إذ المنع بحسب الظاهر إنّما أورد عليه و لم يلتفت إلى ما يرجع إليه المنع و يتعلّق به حقيقة، فلهذا قال: «بقي على الاستدلال منع» بلفظ «البقاء»، المشعر بأنّه الذي كان أوّلاً.

٣٦. فيه بحث الأنه إن أريد بتعلقه بالأمر الخارجي كونه صفة للأمر المرجود في الخارج من حيث أنه موجود في الخارج بأن يكون الخارج ظرفاً للاتصاف فهو ممنوع؛ كيف و هم قد صرّحوا بأن الإمكان من المعقولات الثانية العارضة للمهيّات في العقل فقط ا

و إنْ أراد أنّ موصوفه موجودٌ خارجيّ ألبتةٌ و إنْ لم يكن ظرف الاتّصاف به هو الخارج كالوجوب الذاتي و الوجود الخارجي، فكون الإمكان من هذا القبيل غير ممنوع؛

و إنْ أراد أنّ الإمكان معتبرً بالقياس إلى الوجود الخارجي فذلك لا يسقتضي وجسود المتعلّق في الخارج، كيف و الامتناع أيضاً مقيشُ إلى الوجود الخارجي.

و الجواب: إنّه أراد أنّ إمكان كون الجسم أبيض، يقتضي وجود الجسم أوّلاً؛ إذ لو عدم الجسم لامتنع كونه أبيض، و لا يرد عليه إلّا ما ذكرنا من أنّ عند عدم الجسم يمكن كونه أبيض. نعم بشرط العدم لا يمكن، و هذا بعينه ما يذكره صاحب المحاكمات حيث قال: «و هذا المنع واردً على الشقّ الأوّل أيضاً»، و أراد به الشقّ الأوّل من الترديد الذي ذكره حيث قال: «و أمّا العمكن أن يوجد في نفسه فهو إمّا بحيث متى وجد كان موجوداً بذاته من غير

علاقة بينه و بين غيره». و ذكر فيه قوله: «ضرورة أنّ ذلك الغير لوكان معدوماً لامتنع قيامه به أو معه».

و قد علمت أنّ هذا المنع يرد على صورة أخذ الإمكان مقيساً إلى الوجود بالعرض على ما قرّرنا.

٣٧. لقائل أن يقول: كون تلك الحالة أمراً موجوداً في الخارج غير ممنوع حتّى لايمكن قيامها بالحادث؛ فتأمّل!

[٢/١٨ - ٢٠١/٢٨] قال الشارح: و إمكانات هذه الأشياء يكون قبل وجودها.

لا يخفى على الناظر أنّ هذا الكلام من الشارح إنّما يدلّ على أنّ الإمكان الذاتبي و الإمكان الذاتبي و الإمكان الاستعدادي متّحدان ذاتاً مختلفان اعتباراً؛ و ليس أحدهما موجوداً خارجياً و الآخر موجوداً عقلياً على ما هو المشهور، و قد صرّح بذلك بعض المحقّقين.

٣٨. كون الإمكان الذاتي من قبيل العمى الذي يقتضى الاتصاف به وجود الموصوف في الخارج غير ممنوع، كيف و قد صرّحوا بأنّه /٥٨١٥/من المعقولات الثانية المسلوبة عن الأشياء في الخارج !؟

و قد عرفت ما فيه من الكلام؛ فارجع إليه.

٣٩. فإنّ إمكان وجود العقل مثلاً هو إمكان وجوده في الخارج، و ليس هذا الإمكان موجوداً في الخارج؛ كالإمكان في الحوادث، فليس تعلّقه بالشيء الخارجي و هو المادّة سبباً لكونه إمكان وجوده في الخارج.

أقول: معنى كلام الشارح: أنّ الإمكان لا يكون موجوداً في الخارج من جهة تعلّقه بالشيء الموجود في الخارج. فقوله: «بل بالشيء الموجود في الخارج. فقوله: «بل هو أنّه إمكان وجوده في الخارج. فقوله: «بل هو إمكان وجوده في الخارج» إضرابٌ عن مجموع الكلام، أي: العلّة و المعلول، لا عن المعلول فقط حتّى يكون داخلاً تحت الحيثية المذكورة على ما حمله.

٤٠ حمل كلام الشارح على هذا المعنى بعيدٌ غاية البعد! و الحقّ أنّ مراده رحمه الله:
 أنّ الواقع هو أنّ هذه العوارض أحكام الموجودات الخارجية و أحكام الموجودات ليست

موجودة في الخارج من حيث هي أحكامٌ لها حتى تكون هذه الاعتبارات موجودة في الخارج، بل إنّما يلزم وجودها من كونها محكوماً عليها بحكم خارجي لو صحّ الحكم عليها. لكن ما نحن فيه ليس ممّا يصحّ الحكم الخارجي عليه حتّى يلزم وجودها في الخارج.

و الحاصل: إنّ ثبوت الشيء للشبيء إنّما يقتضي وجود المحكوم عليه دون المحكوم به، و الواقع فيما نحن فيه كونها أحكاماً للموجودات و محمولات عليها، لاكونها محكوماً عليها، فلا يلزم وجودها؛ هذا ظاهر كلام الشارح. و حينئذٍ لا يرد ما أورده بقوله: «بل هو من سقط الكلام، فإنّ الأمور الاعتبارية بأيّة حيثيّة تؤخذ...» إلى آخره.

و أمّا جواب «إنّه لا مدخل له في الجواب»، فالجواب عنه: إنّه لدفع توهّمٍ ربّما يتوهّم هيهنا و يقال: إنّها أحكام الموجود الخارجي، و أحكمام المسوجود الخمارجمي مسوجودً خارجي ا

فأجاب بمنع الكبري و أنّ السائل خلط بين المحكوم عليه و المحكوم به.

وأمّا قوله: «على أنّ هذه الشبهة ركيكةً»، فجوابه: أنّ هذا إنّما يرد على ما فهمه من كلام الشارح. وليس مراده ذلك! بل مقصوده مرحمه الله من إنّ الإمكان إنّما يقال لوانّه موجود في الخارج من جهة قيامه بالمحلّ، فإنّ العقل موجود في الخارج وهو قائمٌ به، و القائم بالموجود الخارجي يمكن أن يقال: إنّه موجود خارجي، لكن لا بالذات بل بالعرض باعتبار أنّ محلّه موجود فيه. ولا منافات بين نفي كونه موجوداً خارجياً كما ذكره أوّلاً و إثبات كونه موجوداً خارجياً لما ذكره أوّلاً و إثبات كونه موجوداً كما ذكره آنفاً. إذ الأوّل محمولٌ على المعنى العامّ المتناول لما يكون الوجود من جهة القيام بالعقل و ما يكون لا من قبل القيام به؛ و هو المعنى الظاهر من لفظ «الخارج». و على ما حمله ينبغي حمل «الخارج» على ما لا يكون الوجود من جهة القياء بالعقل، فيلزم التخصيص في لفظ «الخارج».

ر قد علمت أنّه لامنافاة بين كون شيءٍ غير موجودٍ في الخارج بالذات و موجود فيه بالعرض. فاندفع ما أورده من البحث.

و بما قرّرنا ظهر انعكاس التشنيع الذي ذكره بقوله: «نعم الزنّاد قد يكبوا و الجواد قد يعثر حين يعدوا» ١٤.و ذلك لأنّ الإمام استدلّ في توجيه كلام الشيخ على أنّ الإمكان ليس عدمياً بل وجودياً، و أثبت احتياجه إلى محل موجود من كونه وجودياً ١٥٨١٥/،ثمّ عارض دليل كونه وجودياً بما ذكر من الوجوء الثلاثة. و ما ذكره الشارح ـ رحمه الله ـ ليس داخلاً في المعارضة! بل تسليمٌ لما ادّعاه المعارض. و هو يقتضي الدعوى.

نعم للشارح أن يقول: لنا أن نقرر كلام الشيخ بوجه آخر و نبضع موضع المقدّمة المعترض عليها مقدّمة أخري هي: إنّ الإمكان متعلّق بالموجود الخارجي. و الظاهر أنّ مراده \_رحمه الله\_هو هذا، و لهذا أشار إليها في تقرير جواب اعتراض الإمام حيث قال: «لكنّه من حيث تعلّق معروضيه الثابتين في العقل أمرٌ وجوديٌ في الخارج يستدعي لا محالة موضوعاً موجوداً في الخارج، كما مضى في التقدّم». فهذه المسقدّمة إشسارة إلى جواب اعتراض الإمام.

و أمَّا باقي كلامه فلزيادة تحقيقٍ و تقريرٍ للكلام؛ و قس عليه الكلام في غيره.

[٢/١٩ - ١/٢٢٩] قال الشيخ: و إنَّما يحتاج الآن من الجملة إلى ما يكون ...

يظهر من هذا الكلام انّ التقدّم الذاتي بالمعنى الأعمّ يرجع إلى الأحقّية في الوجود، و هو الحقّ. و قد صرّح بذلك بعض أفاضل المتأخّرين .

٤٢. فيه: إنّ وجود الشيء إنّما يكون عن الفاعل المستقل لا عن الفاعل الناقص، و هو المراد من العلّة التامّة في هذا الموضع. فهذا الكلام من الشيخ يدلّ على ما صرّح به الشارح المحقّق.

و أمّا قوله: «ضرورة توقّنها على اليد و على العضلات...» إلى آخره، فمدفوع بأنّ المراد من العلّة التامّة الّتي يقال انّها متقدّم بالعلّية هو الفاعل المستقلّ، لا العلّة التامّة بمعنى المركّب من كلّ ما يتوقّف عليه المعلول. وحينئذ فتوقّفها على اليد وعلى العضلات ممّا كان متقدّماً على الفاعل المستقلّ سابقاً عليه لا يقدح في استقلاله. وكأنّه توهم انّ مرادهم من العلّة التامّة في هذا الموضع أي: عند ما يقال: إنّ العلّة التامّة متقدّمة بالعلّية هي مجموع ما يتوقّف عليه المعلول.

و ذلك توهّمُ بعيدًا و سيأتي في الشرح ما يدفعه.

٤٣. الوجه في العدول التنبيه على أن في أمثلة التأخّر الذّاتي يحصل أمثلة التقدّم، إذ الشيخ لم يتعرّض له.

25. أخذ هذا من ظاهر قول الشارح ؛ لأن وجوده إنّما يكون له باعتبار وجود علّته، و عدمه إنّما يكون باعتبار عدم علّته .و صرّح به فيما بعد حيث قال: « وإن كانت باعتبار العقل لا يخلو من أن يعتبر إمّا مع وجود الغير أو مع عدمه أو لا يعتبر مع أحدهما». فيستفاد منه أن الحالة الّتي للممكن في العقل سابقةً على الوجود هي عدم اعتبار وجود العلّة و عدمها بو من المعلوم أنّ حال عدم اعتبار وجود العلّة و عدمها لا يلزم اللاوجود، فلا يلزم مسبوقية الوجود باللاوجود في العقل.

قينبغي أن يراد بالوجود و العدم للممكن وجوده أو عدمه عند العقل و في اعتقاده ، الأنّ العلم بوجود ذي السبب أي: الممكن إنّما يحصل من العلم بسببه، وكذا العدم.

هذا توجيهه؛ و هو كما ترى ! إذ من المعلوم أنْ ليس المقصود إثبات مسبوقية العلم بوجود الممكن بعدم العلم به، و ليس هو الحدوث الذاتي أصلاً؛ و هذا هو اللازم ممّا ذكر كما لا يخفى.

بل الحق أن يقال في توجيه الكلام: الممكن متصف بالوجود في العقل عند وجود علمه علمته و متصف بالعدم فيه عند عدم علمته، و ١٥١٨/الحال لا يخلوعن وجود العلمة و عدمها بحسب نفس الأمر. فوجود الممكن ليس مسبوقاً باللاوجود و اللاعدم بحسب نفس الأمر، لكن للعقل أن يعتبر الممكن مجرداً عن وجود الغير و عدمه، بل عن وجود نفسه و عدمها، فهو في تلك المرتبة كانت مجردة عن الوجود و العدم و تلك المرتبة إنما تكون له في العقل ، فوجود الممكن مسبوق بلاوجود، في العقل، و في كلام الشارح إشارة إلى ما ذكرنا حيث قال: «و أمّا بحسب العقل فانفرادها يقتضي تجريدها عن الوجود والعدم معاً»، ولم يقل عدم اعتبار الوجود والعدم .

و الحاصل: أنَّه لابدٌ هيهنا من اعتبارٍ للعقل و تعمّلٍ منه، و لايكفي عدم الاعتبار. ثمّ المراد باللاوجود ليس هو العدم ،فإنّ وجود الممكن لوكان مسبوقاً بعدمه سبقاً ذاتياً ازم أن يكون عدم الشيء محتاجاً إليه لوجوده؛ و من المعلوم إنّ لا علاقة علّية بين الشيء و نقيضه، بل المراد منه التجرّد عن الوجود والعدم بحسب العقل. فالمهيّة في تلك المرتبة لم تكن موجودةً و المعدومة بأن تكون المرتبة ظرفاً للسلب ،لكن صحّ أنّها معدومة في تلك المرتبة على أن تكون المرتبة ظرفاً للوجود المضاف إليه السلب.

وليس هذا ارتفاع النقيضين المستحيل ، لأنّ نقيض الوجود في المرتبة سلب الوجود في المرتبة ،على أن تكون المرتبة قيداً للوجود و هو صادقٌ ، لا عملي أن تكون قسيداً للسلب.

ثمّ لمّا كان الوجود ليس زائداً على ذاته ـ تعالى ـ لم يتصوّر في شأنه مرتبة التجرّد عنه، فلايتصوّر في حتّه الحدوث الذاتي.

ر هيهنا زيادة تحقيقٍ وشّحنا به حاشية لتجريد.

و لايخفى أنّ المدّعى على ما قرّرنا حقٌّ و لايرد عليه شميءٌ مممّا ذكره صاحب المحاكمات على تقريره.

٤٥. فيه: أنّه لا يكني في التصدير بالتنبيه مجرّد كون المدّعى مذكوراً بلا دليل؛ بل لابدّ
 من أن يكون واضحاً في نفسه أو معلوماً من النصل السابق على ما مرّ في أوّل الكتاب.

بل الوجه أن يقال: هذا الطريق من الشيخ للتنبيه على تفاوت مراتب الطبائع، كأن هذا الحكم مطبوع الحكم مطبوع الحكم مطبوع بالنسبة إلى بعض العقول خفي بالقياس إلى ما عداه؛ فإن هذا الحكم مطبوع يقبله الطبع الذي لم يختل بسوء الاستعداد بلا ملاحظة دليل. و سيشير إليه الشارح حيث قال: «و على حكم قريب من الوضوح ...».

فإنْ قلت: يمكن أن يقال أيضاً: الدعوى ليس في قوّة الثانية، إذ حاصل الأولى دعوى استلزام وجود العلّة التامّة وجود المعلول و امتناع تخلّفه عنه، و دعوى الثانية عبارة عن وجوب المعلول في نفسه عند وجود العلّة التامّة. و من البيّن أنّ الأولى لا يستلزم الثانية، إذ لا يلزم من استناع تخلّف شيءٍ عن شيءٍ وجوب تحقّق الشيء الثاني عند تحقّق الشيء الأوّل، و إلّا لزم وجوب تحقّق جميع اللوازم في أنفسها؛ و لهذا قالوا: فرقٌ بين المشروطة بالشرط و المشروطة مادام الوصف، و إنّ بينهما عموماً من وجهٍ.

قلت: //ÞA17/المراد بقولنا: «الشيء ما لم يجب لم يوجد و إنّ المعلول وجب وجوده عند وجود علّته» ليس هو الوجوب الذاتي، بل الوجوب الغيري، و هو الوجوب بشرط وجود العلّة التامّة؛ فتأمّل!

[٣/١١٧-١/٢٣٢] قال الشارح: و كذلك الحالة التي للنفس النباتية التي تصير بها علة لمركة ... هذا و ما ذكره سابقاً حيث قال: « فإنّ علّة هاتين الحركتين لا تتحصّل موجودة إلّا بهما» يدلّ على أنّه جعل قول الشيخ: «من طبيعة أو ارادة» بياناً للحالة الّتي بها تكون علّة؛ و سيصرّح الشيخ بما يدلّ على ذلك حيث ذكر: «و إذا لم يكن الشيء معوّقاً من الخارج و كان الفاعل بذاته موجوداً و لكنّه ليس لذاته علّة، توقّف وجود المعلول على وجود الحالة المذكورة؛ فإذا وجدت كان طبيعة أو إرادة » ... إلى آخره.

لكن جعلُ الطبيعة في الحركة الطبيعية حالةً لعلَّة الحركة لا نفس العلَّة لا يسخلو عسن تكلّف إ\_كما لا يخفى.

[٣/١١٩\_١/٢٣٢] قال الشارح: و إنَّ كان من المواجب أن يقول ...

فيه: إنّ الشيخ جعل المقدّم جواز أن يكون شيءٌ متشابه الحال، و اللازم على تقدير الجواز ليس هو الوجوب، بل عدم الاستبعاد الّذي هو في قرّة الجوائز أيضاً.

و الجواب: إنّ مراده أنّه لم أقحم لفظ «الجواز» موضع «الوقوع» و «الوجوب» حستًى يقول في التالي «لم يبعد» موضع «وجب»، و إنْ كان من الواجب أن يقول: وكان شيءً متشابه الحال في كلّ شيءٍ و له معلولٌ وجب أن يجب عنه سرمداً.

يدلّ عليه ما ذكره من الوجه الثاني؛ ركأنّه بالتنبيه عليه في هذا الوجه اكتفى عن التنبيه عليه في الأوّل.

٤٦. فيه نظرًا إذ المفروض أنّ الوجود أولى بالنسبة إلى العدم، لكنّه لا ينتهي إلى حدّ الوجوب؛ فلم يكن طرفا الممكن حينئذٍ متساويين.

فالصواب أن يقال: إنْ لم يتوقّف صدوره عنه على أمرٍ آخر كان ترجيحاً لوقوعه في

وقت الوقوع على وقوعه فني وقت عدم الوقوع.

٤٧. هذا كلامٌ مشهورٌ بين الأصحاب وليس فيه تحقيقٌ لأنّ الترجّح بلا مرجّح مستلزمٌ للترجيح بلا مرجّح مستلزمٌ للترجيح بلا مرجّع. إذ مع الإرادة إنْ وجب صدور المعلول فامتنع التخلّف، و إلّا فرضنا وقوعه معه تارةً و عدم وقوعه أخرى؛ فإنْ وقع بمجرّدها لزم ترجّح أحد المتساويين و هو وقوعه في وقوعه في وقت آخر، و إلّا لم يكن تامّاً ما فرضناه تامّاً!

أقول: التمواب أن يلتزم التسلسل على سبيل التعاقب و يقال: يجتمل أن يكون هناك حوادث متسلسلة متعاقبة، فلا يلزم قدم شخص غير الواجب؛ و الإجماع إنما ينعقد على فساد القول بشخص قديم غير الواجب و صفاته.

و لو سلّم أنّ الإَجماع مُنعقدٌ على بطلأن القول بالمولجود القديم غير الواجب و صفاته مطلقاً، فنقول: اتّصاف النوع بالقدم و الحدوث إنّما هو باعتبار الوجود، و النوع لا يوجد إلّا بوجود الاشخاص، و جميع الوجودات في الفرض المذكور حادث؛ فلا يلزم وجود قديم غيره ـ تعالى ــ

و ما يُقال: إِنَّ النوع قديمٌ بتعاقب الأشخاص، فكلامٌ مجازيٌ معناه: إِنَّ قبل كلَّ شخصٍ شخصٌ لا إلى نهايةٍ. و لو سلَّم أنَّد يلزم حينئذٍ قدم النوع فإنَّما يلزم على رأي من يـقول بوجود الطبائع في الأعيان بنفسها، و لعلها غير موجودةٍ فيها كما هو رأي المتأخّرين، و اختاره صاحب المحاكمات.

و لو سلّم وجود الطبائع فيها فنقول: إنّما يسلّم ذلك في الذاتيات الموجودة بوجود ما هي ذاتيات الموجودة بوجود ما هي ذاتيات له كما أفاده بعض المحتّقين؛ و يجوز أن تكون تلك الأشخاص غير مشتركةٍ في ذاتي.

و معٌ تجويز تلك الاحتمالات كلاً أو بعضاً لا حاجة إلى التزام تجويز التخلّف عــن الفاعل المختار و تجويز الترجيح من غير مرجّح.

مع أنّ الأوّل خلاف مابرهن عليه الشيخ آنفاً، و الثاني مستلزمٌ للترجيح بلا مرجّح. و هو محالٌ بالضرورة، و تجويزه ينضي إلى انسداد باب إثبات الصانع ـ تعالى عن ذلك!.

٤٨. الصواب حمل التقوّم على ما يتناول النفسية، ليصح الحصر.

٤٩. فإنْ قلت: المسلّم أنّ تلك الخصوصية لم تتحقّق بالنسبة إلى ما ليس بمعلولٍ أصلاً،

و أمّا تحقّق الخصوصية بالنسبة إلى كلّ معلولٍ معلولٍ /B17/فغير مسلّمٍ!

قلت: الخصوصية المشتركة لا يمكن تحقّق المعلول المخصوص بها، بـل يكـاد أن يتحقّق الأمر الدائر بين المعلولات. نظير ذلك ما قالوا: إنّ الإرادة الكـلّية لايكـفي فـي صدور الفعل الجزئي، لأنّ نسبتها إلى جميع الجزئيات على السواء.

نعم يمكن أن يقال: إنْ أردت بالخصوصيّة ذات الفاعل، فكونها غــير مشــتركةٍ بــين معلولات عين المتنازع فيه!

و إِنْ أُردت شيئاً آخر فلانسلّم كونها موجودةً، لأنّا لانسلّم وجود أمرٍ في الخارج مغائرٍ لذات الفاعل.

ه. قد عرفت ما فیه؛ فتأمّل!

١٥. فإنْ قلت: الاعتباري كالموجود الخارجي في الاحتياج إلى علَّةٍ:

قلت: أراد أنّهما لا يحتاجان إلى علّةٍ وجوديةٍ حتّى يلزم التسلسل في الموجودات و كان محالاً.

٢٥. هذا دخلٌ على المنع الأوّل.

أقول: ويرد على جوابه: أنّه إذا سلّم أنّ حيثيتي العلّة إذا كانت فاعلية كانت متحقّقة و محتاجة إلى علّةٍ موجودةٍ، فقد تمّ الكلام. إذ الكلام إنّما هو في العلّة الفاعلية، فإذا كانت لها حيثيتان كانتا موجودتين، فلا بدّ من احتياجهما إلى علّةٍ و لا يلزم خارجة : فسيلزم الاحتياج إلى ذاتها، فتحقّق هناك حيثيتان أخريان و يلزم التسلسل أو التركيب.

تعم يرد المنع الثاني هيهنا، لكن كلام السائل في دفع المنع الأوّل فقط.

و أنت خبيرٌ بأنَّ تقريب الدليل لا يتوقَّف على كون الذات هي العلّة للمصدرية، بل لو كانت العلّة هي غيرها يعود الكلام في مصدريته بالنسبة إليها حستًى يـــلزم التــركيب أو التسلسل.

نعم! لا يلزم التركيب في ذات تلك العلَّة المفروضة، و لا محذور فيه.

٣٥. لابد في إتمام الكلام من اختيار المأخذ الذي اختاره الشارح، لما عرفت أن المراد «بالمقوم» ما ليس بخارج حتى يصح الحصر في كون إحديهما مقوماً وكون كل منهما خارجاً. وحينئذ يظهر أنه لا يلزم من كون إحديهما مقوماً التركيب، بل لابد من نقل

الكلام إلى الحيثية الخارجة كما فعله الشارح المحقّق.

٤٥. الملائم لما قبله حيث قال: «أحدهما من مقوّماته و الآخر من لوازمه» أن يكون المراد باللازم حيثية العلّية؛ وكذا لما بعده و هو قوله: «حيثية ذلك المقوّم»، إذ المقوّم هو حيثية العلّية لا أحد المعلولين على هذا القرض.

و حمله على المعلول الأوّل لوجهين:

أحدهما: أنّه على الأوّل يلزم استدراك لفظ «الاستلزام»، بل ينبغي أن يقول: حسيثية ذلك اللازم؛

و ثانيهما: إنّه لو حمل على حيثية العلّية حتّى يكون المراد من حيثية استلزام ذلك اللازم: حيثية الحيثية، لا حاجة إلى نقل الكلام إلى مبدأ الحيثية أنّه خارج أم مقوّم؟ بال ينبغى نقل الكلام إلى نفس تلك الحيثية؛ فتأمّل!

ه ٥. عدل عن الوجه الأوّل للحصر إلى هذا، لأنّ التركيب من المهيّة و الوجود لا يجوز أن يكون مع الوجود، بل لابدّ أن يكون متأخّراً عن الوجود كما أنّه متأخّرٌ عن المهيّة؛ هذا. و لا يخفى أنّ التفرقة بين تركيب الجسم من المادّة و الصورة و بين تركيب البيت من الجدران و السقف بأنّ الأوّل قبل الوجود و الثاني بعده تعسّفٌ ظاهرًا بل الحقّ انّ كلّاً منهما سابقٌ على الوجود بالذات بناءً على ما ذكره بعض المحتّقين من أنّ فعلية الذات و الذاتي مقدّمٌ على وجوده.

و إنْ أريد تحقّق التركّب الخارجي فمتأخرٌ فيهما عـن الوجــود. و الفــرق بأنّ الأوّل مركّبٌ حقيقيٌ و الثاني مركّبٌ صناعيٌ غير مؤثّرٍ فيه.

و لعلّ المثال المطابق تقسيم المتّصل إلى أجزائه.

٥٦. حمل الشارح التركيب على معنى يتناول /١٤١٥ التركيب سن حسيت الذات و التركيب من حيث الذات و التركيب من حيث الصفات سواءً كانت حقيقية أو اعتبارية؛ فيدخل الوجود فيها، وكذا التركيب من حيث الأفراد. و ذلك بأن يتكثّر أفراده.

و الحاصل: إنّه أراد بالتركيب معنى الكثرة في الجملة، سواءٌ كانت الكثرة من حيث الذات أو من حيث الصفة أو غير ذلك.

[٣/١٢٣ ـ ١/٢٣٣] قال الشارح: و على الجملة مع جميع التقديرات يلزم منه تركّبُ إمّا في ...

لا يخفى على المتأمّل أنّ اللازم إمّا التسلسل أو التركيب في الذات، و الأوّل باطلّ؛ تعيّن الثاني.

بيان ذلك: إنّه في كلّ مرتبة لم يكن جزء الذات العلّة يعود الكلام في أنّ علّته ماذا؟ إذ لا يمكن كونه واجباً، لكونه عارضاً.

و فيه: أنّ الكلام ليس في المصدرية الّتي هي صفةً للصادر، الّتي هي أمرُ إضافي، بل في الخصوصية المذكورة. و لعلّها لا تحتاج إلى علّةٍ لكونها عين الواجب؛ و فيه ما فيه ا

ر أقول: على أصل الدليل يرد أنّ تلك الخصوصيات لعلّها لاتجتمع في الوجود، فلا يلزم التسلسل المحال.

فالصواب أن يقال: مصدريته لذاك غير مصدريته لهذا، فيلزم التكثّر في جانب العلّة سواءً كان التكثّر في ذات العلّة وحقيقته، أو في عوارضه و شرائطه. و على جميع التقادير يلزم خلاف المفروض، إذ المراد بوحدة العلّة هيهنا أن لا يتوقّف فعلها على أمرٍ غير ذاته \_ سواءً كان جزءًا له أو خارجاً عنه، عارضاً له أو منفصلاً عنه.

و لا يخفى حسن هذا التقرير! فلايحسن قوله: «يلزم منه تركيب إمّا ... و إمّا ...»، بل المتعيّن هو القسم الأوّل فقط؛ و قول الشيخ: «فهو منقسم الحقيقة» ظاهرٌ في تركّب نفس الذات أيضاً.

٥٧. قد مرّ /٨١٤/أنّ حيثية الصدور و هي الخصوصية المذكورة موجودة أي: فيما إذا كان المعلول موجوداً، و من المعلوم أنّ الكلام في علّية الشيء بالنسبة إلى المعلول.

و حينئذٍ تقول: إنّ تلك الحيثيات فيما نحن فيه موجودةٌ في الخارج، لكون المعلول الصادر موجوداً في الخارج على ما هو المفروض.

و أمّا الحيثيات الّتي كانت في صورة النقض فلم يلزم تحقّقها في الخارج، إذ السلب و الاتصاف و القبول أمورٌ اعتبارية لا تقتضي صدورها من عللها كون خصوصيات تلك العلل موجودات خارجية؛ أمّا كتب الفّن فعملوءة من تعدّد الجهات في الصدور أي: الجهات الحقيقية الموجودة.

و أمّا الإيراد الثاني فإنّما يرد على ما وجّهه كلام الشارح، و لك أن تحمل كلامه رحمه

اللّه ـ على أنّه يلزم امتناع استناد المعلولات المتكثّرة إلى علّةٍ واحــدةٍ، و هــو خــلاف المفروض؛ فيلزم ثبوت الدعوى على تقدير نقيضها، فيكون حقّاً.

و إن حمل على أنّه ادّعى عدم التوقّف و استدلّ عليه بلزوم عدم استناد الممكنات إلى مبدإ واحد، فلنا أن نوجّه كلامه بأنّه لو توقّف على أمرين لزم أن يكون أحدهما ممكناً، فله مصدرية موجودة متقدّمة عليه أي: على الخصوصية المذكورة، و ننقل الكلام إليها حتّى يتسلسل و لا ينتهي الممكنات إلى مبدإ واحد. و حيننذ لا يمكن أن يقال: إنّ المصدرية في شيء من المراتب كانت عين ما ذكر سابقاً، لأنّ كلّ مصدرية كانت متقدّمة بالذات على صادره ... و هكذا.

و قد صرّح الشارح بتقدّم المصدرية بهذا المعنى على الصادر؛ فتأمّل!

[ ٢/١٢٣٤ ـ ٢/١٢٣٤] قال الشارح: و الجواب أنّ سلب الشيء عن الشيء ...

يمكن تقريب الجواب بوجهين:

الأوّل: التزام أنّه لا يمكن سلب أشياء كثيرة عن الواحد الحقيقي، بل لابدّ من اعتبار تعدّد في جانب العلّة من جهة تعدّد المسلوب، فيتحقّق التركيب في العلّة في الجملة.

و فيه: أنّ الإمام جعل اللازم في تقريره للدليل إمّا التركيب في ذات العلّة و حقيقته، و إمّا التسلسل؛ و من المعلوم أنّه لا يمكن التزام التركيب في ذات المسلوب.

فإنّ قلت: لعلّ الشارح أجاب عن النقض بتقريره للدليل، فكأنّه أغمض عن فساه تقريره للدليل لانّه غير منطبق على متن الكتاب حيث فصل الشيخ و قال: «إمّا للمهيّة و إمّا للوجود»، و حمل التركيب في صورة النقض على ما يتناول التركيب من حيث الذات و التركيب بالمعنى و التركيب من حيث الذات و الصفة على ما حمله الشارح. فما يلزم هو التركيب بالمعنى العامّ، و من المعلوم أنّه لا محذور في التزامه، بل هو واقعٌ على ما قرّره؛

قلت: بعد الإغماض عن أنّه تكلّف يأبي عنه ما صرّح به في آخر الفصل حيث قال: «و يلزم منه التكثّر في ذات العلّة كما مرّ»، وكذا ما ذكره صاحب المحاكمات حيث قال: « و لهذا استلزم تعدّد الصدور التركيب و لم يستلزم تعدد السلب و الاتّصاف التركيب»، إذ لو كان المراد منه التركيب بالمعنى العام قلا يصح نفيه عن السلب و الاتّصاف و القبول.

اللّهم إلّا أن يحمل كلام الشارح آخر الفصل على أنّ المسراد بالتركيب في الذات: التركيب في الذات: التركيب في الذات التركيب في الذات من حيث هي، أو باعتبار الصفة؛ ففيه تكلّفُ آخر!

و أيضاً: الفرق الذي تعرّض له الشارح بين هذه الأمور و بين الصدور بقوله: «و أمّــا صدور الشيء عن الشيء أمرٌ يكفي في تحقّقه فرض شيءٍ واحدٍ»، لا وجه له على هذا التوجيه، لأنّه إذا التزم مقتضى جريان الدليل في صورةٍ فلا حاجة إلى الفرق؛ بل لاوجه له ا

نعما هذا جوابُ آخر على حدةٍ.

الثاني: منع لزوم التسلسل على تقدير كونهما أي: السلبين مثلاً عارضين. قولك: «لأنّ علّيته للآخر»؛

قلنا: العلّية بالنسبه إلى أحدهما ليست عارضةً لذات المسلوب عنه، بــل لمــجموع الذات و الأمر الآخر الذي هو المسلوب المعيّن؛ و حينتذٍ كان اللازم تحقّق التركيب في ذلك المجموع، و لا فساد فيد.

و أمّا في الصدور فلمّا لم يتحقّق تكثّر في جانب العلّة أصلاً لا من حيث الذات و لامن حيث الذات و لامن حيث الصفة، و إلّا لزم خلاف المفروض فلو تحقّق التعدّد فيه لزم التركيب في ذات المصدر، إذ العلّية هيهنا عارضةً لنفس ذات المصدر. و حينتدٍ يحسن قول الشارح و يلزم منه التكثّر في ذات العلّة.

و الحقّ أن يُحمل هذا التكثّر على المعنى العامّ الشامل للتكثّر من حيث الصفة، لأنّ اللازم ممّا ذكر من اختلاف الخصوصية و المصدرية هو هذا المعنى الأعمّ، لاالتركيب من حيث الذات حقيقةً؛ و هذا ربّما يؤيّد الوجه الأوّل.

و أمّا صاحب المحاكمات فلم يصرّح بالمقصود من الجواب، و لم يبيّن ما هو المقصود من الخطاب كما هو دأبه في هذا الكتاب !

ثمّ لا يخفى أنّ الوجد الثاني يرجع إلى المنع الأوّل من المنعين اللّذين ذكرهما صاحب المحاكمات.

هذا؛ و في كون سلب شيءٍ عن شيءٍ يتوقّف على ثبوت مسلوبٍ، نظرُ؛ لأنّ سلب شيءٍ عن شيءٍ لا يتوقّف على ثبوت شي من الطرفين. و معلومٌ أنّه ليس المراد الحكم السلبي،

إذ ليس كلام /B18/ الإمام فيه.

و لو حمل السلب على العدول أو على عدم الملكة لم يصحّ الكلام أيضاً، ضرورة عدم توقّف العمى مثلاً على تحقّق البصر؛ فتأمّل!

[٣/١٣٠\_١/٢٣٨]قال الشارح: فإذن يكون لما لا نهاية له كلِّيةً منحصرةً في الوجود.

أي: مجتمعةً، إذ يصدق على كلّ واحدٍ أنّه موجودٌ بالفعل أي: في الحال. و إذا صدق الحكم على كلّ واحدٍ صدق على المجموع، فيلزم اجتماع الكلّ في زمانٍ واحدٍ؛ و هو ينافي ما فرض من تعاقبها.

# [٢/١٣٠-١/٢٣٨] قال الشارح: و الأمور المترتّبة غير المتناهية يمتنع أن تنقضي.

الظاهر أنّ هذا القائل توهم أنّ الانقضاء ينافي كونها غير متناهيةٍ مترتّبةٍ في الوجود أي: متعاقبةٍ فيه مطلقاً، ولم يفرّق بين ما إذا كان الانقضاء في جانب اللاتناهي و ما إذا كان في جانب التناهي، و هيهنا لم يلزم الانقضاء إلّا في جانب التناهي لافي الجانب الآخر و هو جانب الماضي الذي فرض عدم التناهي قيد.

وكذا بناء الدليل الثالث على عدم الفرق أيضاً، إذ الزيادة على غير المستناهي إنّسما يستحيل إذاكان في جانب اللاتناهي و هو الطرف الماضي، لا في جانب المتناهي و هو الطرف الّذي عند الحادث المفروض.

و هذا هو الجواب الحقّ عن الدليلين. و أمّا ما سيذكره الشيخ ففيه نظرٌ و تأمّلً! [٣/١٣٣-١/٢٣٩] قال الشيخ: كحسنِ من الفعل وقتاً ما تيسّر.

حاصل الكلام في دفع قولهم: أنّه يمتنع القول بأنّه لا يتجدّد شيءٌ غير الفعل، إذ نسبة تلك الإرادة القديمة إلى جميع الأوقات على السوية.

و أيضاً: وجود المعلول مقارناً للعلّة التائة الّتي كان الكلام فيها إذ الكلام في الصادر الأوّل إن لم يكن واجباً على ما مرّ فلا أقلّ من أنْ لم يكن ممتنعاً، فيجب أن لا يحصل الفعل بعدها: و إلّا لزم الترجّح من غير مرجّح، و هو باطلٌ بالضرورة و الاتّفاق. بل اللازم أن يحصل دائماً، و هو العق حتّى لا يتخلّف المعلول عن العلّة التامّة. إذ الكلام في الصادر

الأوّل أوّلاً يحصل أبداً، و هذا باطلّ، لأنّ وجود المعلول عند العلّة التامّة إنّ لم يكن واجباً فلا أقلّ من أن لا يكون ممتنعاً.

ثمّ إنهمّ /١٤٨٥/ اعترفوا بشيء يلزم عليهم القول بتجدّد أمرٍ، فإنّ بعضهم قال بستحقّق المصلحة في هذا الزمان الذي حدث الفعل فيه و هو قولٌ بتجدّد المصلحة، و بعضهم قالوا بتجدّد الامكان؛ فهم و إنّ تحاشوا عن القول بتجدّد شيء غير الفعل فقائلٌ به في المعنى. فإنْ قلت: المصلحة و الإمكان اعتباري، فلا يلزم تجدّد شيء موجود خارجي، و هو

الذي هربوا عنه؛ قلت: لا فرق بين الأمور الخارجية و الأمور المترتّبة المتعاقبة الواقعة في نفس الأمر في جريان براهين التسلسل فيها، و من المعلوم أنّ المصلحة و الإمكان أسورٌ متحقّقة في الواقع.

ثمّ يردعلي القائل بالمصلحة: إنّه قد مرّ بطلان وجود الممكن على سبيل الأولوية من دون الوجوب؛

ر على القائل الآخر: إنّ المراد بالامتناع: إمّا الامتناع الذاتي فسيلزم الانسقلاب بسعد الحدوث؛ و إمّا الامتناع الغيري، فلا ذلك واجب الوجود، لأنّه مقتضى له، فلا يمنعه.

و أيضاً: هو باقٍ، فكيف يزول الامتناع الذي كان من قبله؟! فلابدٌ من مدخلية الغير فيه. فلم يكن الواجب علّةً تامّةً له؛ و يلزم تجدّد عدم ذلك المانع؛ فتأمّل ا

هذا؛ واعلما أنّ الشارح \_رحمه الله \_اختار هذا المذهب في التجريد و قال: «و اختصّ الحدوث بوقته إذ لا وقت قبله»، فلا يلزم الترجيح من غير مرجّح. فإنّ الأوقات الّـتي يطلب فيها الترجيح هناك معدومة، إذ الزمان هناك موهومٌ و لا وجود له إلّا مع أوّل وجود العالم، و لا تمايز بين الأجزاء الوهمية إلّا بمجرّد التوهم، فطلب الترجيح فيما بينها غير معقول العالم، و لا تمايز بين الأجزاء الوهمية إلّا بمجرّد التوهم، فطلب الترجيح فيما بينها غير معقول أقول: فيه نظرًا لأنه يمكن طلب ترجيح وقوعه مقارناً للزمان على وقوعه قبله، أو ترجيح وقوعه بعد الواجب على وقوعه معه.

و ما قيل عليه عن أنّه يمكن طلب الترجيح فيما بين الأجزاء الّتي حدثت: فمردودٌ بأنّ الزمان لا تحقّق له إلّا مع العالَم، لأنّه مقدار الحركة الّــتي لا تــحصل إلّا للجسم. و أيضاً: العلّة المستقلّة تكفي للترجيح، و لو صحّ ما ذكره يصحّ رجحان وقوع حــركة القلم مع حركة الله على وقوعه بعده بأن يقال: لِمّ اختصّ حدوث حركة القلم بوقت حركة اليد و لا يحصل بعده؟

فإنْ قلت: العلَّة متحقَّقةٌ قبل الوقت، فالترجّع بلا مرجّع لازمٌ على أيّ حالٍ ا قلت: ما ذكرت راجعٌ إلى طلب الترجيح بين الأجزاء الوهمية على ما مرّ أنفاً.

نعم؛ يمكن طلب الترجيح بين الوقوع مقارناً للواجب على وقوعه بعده، و ذلك ما ذكرنا مينه.

فإنّ قلت: العلَّة قبل حدوث الرقت لعلَّها لم تكن مستقلّةً

قلت: فحينتذ ينهدم بنيان الجواب، لأنّ الكلام على فرض أنّ الواجب تامّةً له.

فإنّ قلت: يرد على هذا الجواب أيضاً أنّ للمستدلّ أن ينقل الكلام إلى نـ فس الوقت الحادث بأنّ حدوثه لِمَ اختص بهذا الجزء الوهميّ من الزمان؟

فالجواب: إنّه يندفع بما ذكر أنّه طلب الترجيح بين الأجزاء الوهمية المحضة.

### [٣/١٣٣-١/٢٣٠] قال الشارح: فهذا غرضٌ صَعيف.

رجه الضعف: إنّ الفاعل المختار لإيجب تقدّم شعوره و قصده بالزمان على المعلول، بل يكفي هناك التقدّم بالذات.

على أنّ الاختيار عند الحكماء ليس بالمعنى الّذي عند المتكلّمين. و التقدّم الزماني للقصد و الإرادة و لو سلّم في الفعل الاختياري فلعلّه إنّما يكون في الاختيار بالمعنى الّذي ذكروه، لا بالمعنى الّذي عند الحكماء.

بل نقول: تقدّم القصد و الإرادة بالزمان على الفعل كما في أفعالنا من جهة قصورنا و نقصنا في الفعل و التأثير؛ و الواجب ـ تعالى ـ منزّهٌ عنه لما تقرّر أنّه واجبٌ في ذاته و فعله.

## [٣/١٣٥-١/٢٢٠] قال الشارح: و الحوادث الَّتي كلامنا فيها ليست ...

/9319/فيه بحثًا لأنّ زيادة الغير المتناهي على الغير المتناهي الآخر في الجانب الغير المتناهي باطلٌ سواءٌ كانت الآحاد موجودةً في وقتٍ واحدٍ أو كانت موجودةً على سبيل

التعاقب إذا كانت مترتّبةً وضعاً أو طبعاً؛ إذ يظهر بعد تطبيق الجملتين انقطاع الناقص و تناهيه. و يلزم منه تناهي الزائدة، لأنّها زائدةً على الناقصة بقدر المتناهي.

فالحقّ في الجواب ما ذكرنا سابقاً: إنّ زيادة الغير المتناهي على الغير المتناهي إنّما يكون محالاً إذاكان في جانب الغير المتناهي؛ و هيهنا ليس كذلك.

و الجواب: إنّ برهان التطبيق لا يجري عند الشيخ و سائر الحكماء في صورة التعاقب، لأنّ التطبيق لا يتصوّر بحسب وجودها في الخارج لأنّها ليست موجودة فسي الخارج مجتمعة و التطبيق نسبة تقتضي اجتماع المتطابقين؛ و لا بحسب الوجود الذهني على التفصيل لامتناع ملاحظة الذهن أموراً غير متناهية بالتفصيل.

و أمّا الوجود على سبيل الإجمال فلا يكفي للتطبيق و لتطبيق كلّ واحدٍ بإزاء نظيره من الأجزاء، إذ لا يتحقّق حينئذٍ ترتّبٌ و أرّل و ثانٍ و ثالثٌ إذ لا امتياز في الوجود الذهني الإجمالي.

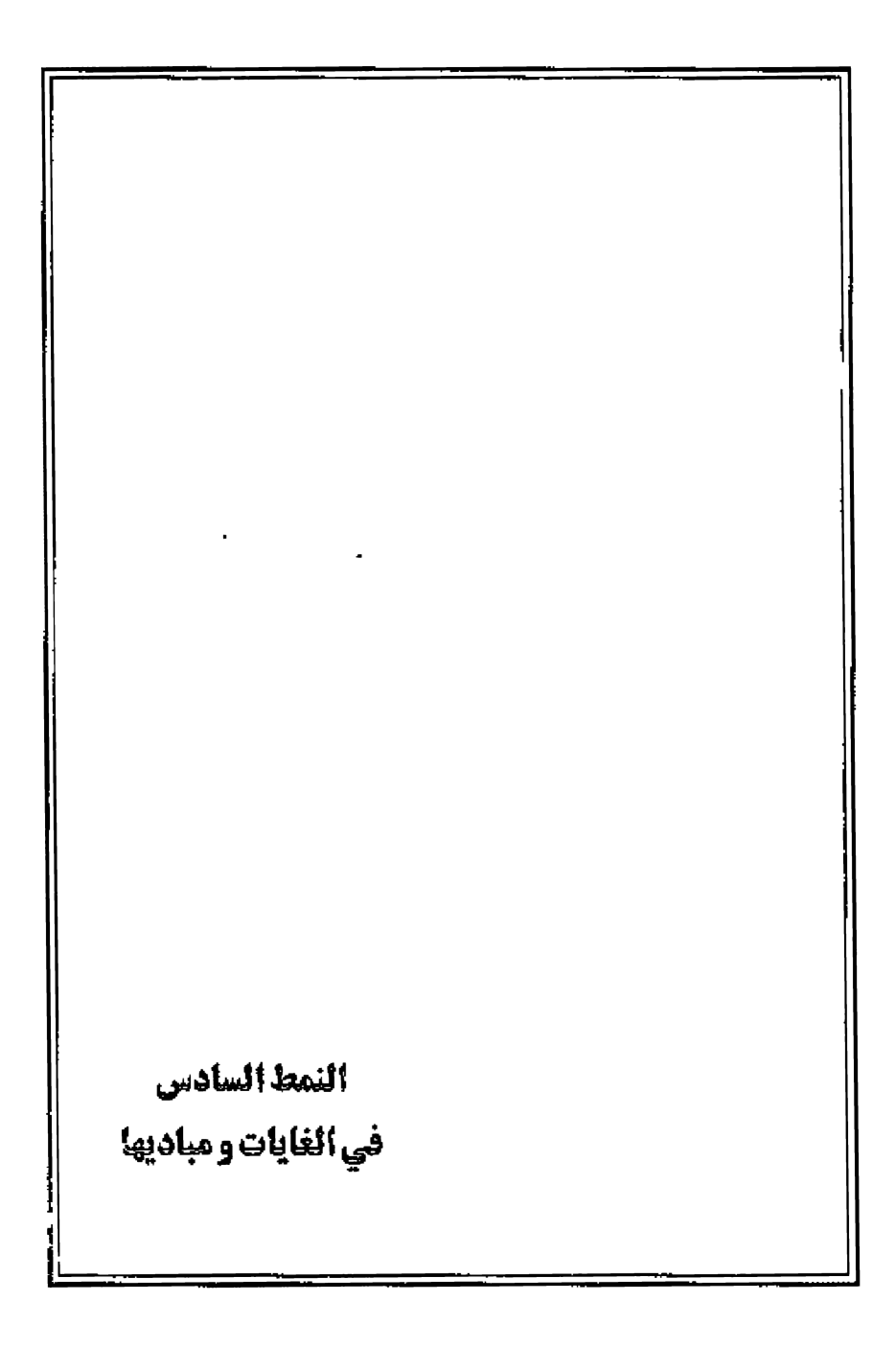
[٣/١٣٩.١/٢٣١] قال الشارح: و هو أنّ معنى توقّف الحادث اليومي على ...

حمل الاستدلال على عدم الفرق بين انقضاء ما لا نهاية له في الزمان المستناهي و انقضائه في الزمان المستناهي و انقضائه في الزمان الغير المتناهي، فإنَّ المتكلّمين قالوا بأوّل الحوادث. فعلهذا حكموا بامتناع الانقضاء، إذ حينئذٍ يكون الانقضاء في الزمان المتناهي.

أقول: و الأظهركما مرّت إليه الاشارة أنهم لم يفرّقوا بين الانقضاء في الجانب الغير المتناهي و الانقضاء في الجانب المتناهي، كما أنّ بناء الدليل الثالث على عدم الفرق بين الازدياد في الجانب الغير المتناهي و الازدياد في الجانب المتناهي.

٥٨. قول الشارح: «بعد ذلك الوقت» أي: بعد الوقت الذي فرض أنه لم يوجد فيه حادث أصلا متعلّق بحسب المعنى بكلّ من الانقضائين، لأنّ مآل القولين واحدًا: وحينئذٍ لم يكن راجعاً إلى الشق الثاني.

ـ و الله أعلم ا...



#### النمط السادس

#### [٢/١٣٨\_٢/٢] قوله: النمط السادس أ.

لمّا ترجم هذا النمط بثلاثة أمور: الغايات، و مباديها، و الترتيب؛ فالأنسب ما ذكسره الشارح. فإنّ الشيخ في هذا النمط نفي أوّلاً غايات أفعال المبادي العالية، ثمّ أثبت غايات حركات الأفلاك و هي تشبهها بالعقول، و كلّ ذلك كلامٌ في الغايات، ثمّ أثبت مسبادى الغايات و هي العقول.

و لمّاكان بيان الغايات مفضياً إلى إثبات العقول قدّمها، ثمّ أخذ في الدلائل الآخر على وجودها، ثمّ شرع في ترتيب الموجودات. فقد رتب "المياجث في أ النمط على ما عنون به. هذا خلاصة ما ذكره الشارح ٥.

و قول الإمام: «أوّل مقصدٍ " في هذا النمط أنّ كلّ فاعل بالقصد و الإرادة فهو مستمكلٌ بفعله»، منظورٌ فيه. لأنّ المقصد ليس هذه المسألة، لِما تبيّن لأنيّ النمط السابق من ذهابهم إلى أنَّه^ تعالى مختارٌ [ ١ ]. فلابدٌ من القول بإرادته. فلو كان كلِّ فاعِلِ بالقصد و الإرادة مستكملاً بفعله لزم أن يكون <sup>9</sup> تعالى مستكملاً بفعله، و إنّه محالٌ؛ بل المقصد ١٠ أنّ كلّ فاعلٍ

٣. ق: الوجودات فترتّب.

۱. م: + في الغايات و مياديها. ۲. ص: مبادي.

ه. ق: الشيخ.

٤, س: + هذا.

٧. م، س: بين،

٩. م: + الباري.

٦. م، ج: المقصد،

۸ س: الله.

لغاية مستكملٌ بفعله، و اللازم منه هو أنّ لايكون الباري فاعلاً لغاية، لا أنّه لا يكــون ال فاعلاً بالقصد و الإرادة حتّى يكون موجباً؛ فقد بطل الوجه الأوّل.

و أمّا توجيه الوجه ١٦ الناني فهو أنّهم لمّا استدلّوا على القدم بأنّ الفاعل إذا استجمع جميع جهات الفاعلية /5A23/ وجب أن يكون فاعلاً في الأزل، كان عذر القائلين بالحدوث أنّه فاعل بالقصد و الإرادة ١٦. فيجوز أن يتعلّق إرادته بخلق العالم في وقته، و بابطال ١٤ ذلك يندفع هذا العذر.

و فيه نظرُ، لاَنَهم يجعلون ١٥ للباري إرادةٍ متجدّدةً. و أمّا الإرادة الأزلية فهم٢٦ قائلون بهاكما مرّ آنفاً.

[٣/١٤- ٢/٣] قوله: و هذا الكلام كعكس نقيض الأوَّل ١٧ لو كان الأوَّل ١٨ قضيَّةُ.

إنّما ١٩ قال: «لوكان قضيةً»، لأنّه تعريف الغنيّ، و ٢٠ تعريف الشيء ليس تصديقاً له؛ بل تصويره و تعيين مفهومه. فلا يكون القول المركّب من المعرّف و المعرّف قضية ٢٠ ]. و إنّما قال: «كعكس نقيضة»، لأنّ هذا ٢٠ الكلام إشارة إلى قول الشيخ: «فمن أحستاج إلى شيء آخر فهو فقيرٌ»، و موضوعه ليس بنقيض محمول ٢٠ الأوّل لوكان قضية و هو قوله: «غير متعلّق بشيء ٢٤ خارج عنه» و إن تقارنا ٢٥ في المعنى، و محموله ليس بنقيض موضوع الأوّل الركام وهو: «الغنيّ» و إن كان في قوّته، وكلام الشيخ انّه ٢٧ إنّما اعتبر في الغنيّ الاستغناء في الأمور الثلاثه، لأنّه ٨٨ لو افتقر في شيء منها يلزم أن يكون فقيراً، فلا يكون غنياً، و قد فرضناه كذلك؛ هذا خلف ا

قال الإمام: «لما فسر الغنيّ بأنّه الّذي لا يفتقر في أحد الأمور الثلاثه كان الفقير مقابله

| ١٢. م: و أمَّا التوجيه. | ۱۱. ق: لم يكن.   | ١٠. ق، س،ج: القصد.        |
|-------------------------|------------------|---------------------------|
| ١٤. م: فيايطال،         | الإرادة.         | ١٣. ق: + حتى يكرن مرجباً. |
| ١٧. م: للأزل.           | ١٦. م: قمتهم،    | ۱۵. م، ق: يجملون.         |
| ۲۰:۰۳۰                  | ١٩. م: و إنَّما. | ١٨. س، ج: ـ الأوّل.       |
| ۲۲. م: لمحمول.          | ۲۲. ق: عدا.      | ۲۱. م: تصديقاً.           |
| ٢٦٠. م: للأول.          | ە٪. ق: تغايرا.   | ٢٤. م: + آخر،             |
|                         | ٨٧. م: اقه.      | ۲۷. م: دائد.              |

را هو المفتقر في أحدها، فيرجع كلامه الله أنَّه لوافتقر في الحدها لافتقر في أحدها؛ و لا فائدة فيه!»

أجاب الشارح بطريقين ٥:

الأوّل: إنّا لا تسلّم أنّ معنى الفقير هو المفتقر في الحدها، بل الفقير أعمُّ منه، لتحقق الفقير منه أن معنى الأخصّ مفيدً. و الفقير منه الأعمّ على الأخصّ مفيدً. و للفقير منى الفقير ذلك لكن الانسلّم أنّ حمله على المفتقر في أحدها خارجٌ عن قانون الخطابة. فإنّ الحدّ يحمل على المحدود و يكون ذلك مقدّمةً خطابيةً يُذكر تقريباً لمعنى المحدود إلى فهم الجمهور.

و يُعلم من هذا التوجيه إنَّ تقديم الشارح هذا المنع على المنع الأوَّل ليس على الترتيب الطبيعي [٣].

على أنَّ فيهما نظراً ١١:

أمّا في الأوّل: فلأنّ الفقير ١٢ جعله الشيخ مقابلاً للغنّي، فلا يجوز أن يكون أعمُّ مــن مقابله، و إلّا لجاز أن يصدق على الغنّي،فلا يلزم الخلف.

وأمّا في الثاني: فلأنّ الإمام ما قال: إنّه خارجٌ من ١٣ قانون الخطابة؛ بل إنّه ١٤ جارٍ على قانون الخطابه ١٤ . فقد تكرّر ١٦ المعنى الواحد في الخطابة و المحاورة إيضاحاً و تفهيماً للعامّة ١٧ ، فقد تكرّر ١٩ المعنى الواحد في الخطابة و المحاورة إيضاحاً و تفهيماً للعامّة ١٤ ، لكن المقام برهاني يجب أنْ لا تُستعمل الخطابة فيه ١٩ [٤]. و فيما نقله تغييرٌ لعلّه وقع من ١٩ اختلاف النسخ.

الطريق الناني: إنّ الإمام صدّر هذا الفصل بأنّه في تفسير الغنيّ و هو الّذي لايفتقر إلى الغير في ذاته و لا في شيءٍ من صفاته الحقيقية. و لا شكّ أنّه في قوّة قـضيةٍ قـائلةٍ بأنّ

| ١. ص: -و-              | ۲. م: الكلام.  | ٣ ق: إلى،                  |
|------------------------|----------------|----------------------------|
| ٤. م: و اجاب.          | ٥. م: ﴿ أَمَار | ۲، ق: سمعنی.               |
| ٧. ج: إلى.             | ٨. م: الفقير.  | ٩. م: إنَّد                |
| ۸۰ م: دلکڻ،            | ۱۱. م: نظرٌ.   | ١٢. س: النقن               |
| ۱۳. ج، س: عن،          | ١٤، م: + قال.  | ١٥. ص: ـ بل أنَّه الخطابة. |
| ١٦. م: فإنّه قد تتكرر. | ١٧. س: للنابة. | ١٨. م: فيه الخطابة.        |
| ١٩. م، ق: ني.          |                | ·                          |
| ۱۹۰۱ م، ی: دي.         |                |                            |

المحدود هو الحدّ، و هو في قرّة قضيةٍ قائلةٍ بأنّ مقابل الحدّ مقابل المحدود. فلو لم يكن في هذه القضية فائدة لم يكن في تعريف الغنيّ أيضاً فائدة ً! [ ٥ ]

و نقول أيضاً: سلّمنا أنَّ الفقير هو المفتقر إلى الغير في شيءٍ من الثلاثة، و أنَّه آلا فائدة في حمل هذا المعنى على المفتقر قي شيء منها؛ لكن لا يلزم من ذلك أن لا يكون في حمل الفقير عليه فائدة، لأنَّ السامع أربّما لم يتصوّر الفقير بكنه معناه، بل بوجهٍ مّا، فحمله عليه يفيده و يقرّب معناه إلى فهمه.

## [٢/١٤٢-٢/٤] قوله: أعلم[أنَّ الشيء الَّذِي إنَّما يحسن ٦.

المقصود من هذا الفصل إنّ الفاعل لغرض مستكملٌ بد. و ذلك لأنّ من يفعل لغرض يكون ذلك الفعل المقصود من هذا الفصل إنّ الفاعل لغرض يكون ذلك الفعل الاشتماله على ذلك الغرض يكون ذلك الفعل الاشتماله على ذلك الغرض أحسن^ و أولى من الترك، و إذا لم يفعل ألم يحصل ما هو الأحسن به و الاما هو الأحسن من غيره، فهو مسلوب كمالي.

فإنْ قيل: إنّما يلزم ذلك لوكان ذلك ' الغرض عائداً إلى نفسه، أمّا إذا كان عائداً إلى غيره فلا؛

أجيب: بأنّه إذا فعل لغرض عائدٍ إلى غيره لم يفعل إلا إذا كان ذلك الفعل النافع للغير أحسن و أولى به من الترك، و إلّا لم يكن غرضاً له. فيعود الالزام ١١.

فإنّ قيل: يفعل لا لغرضٍ عائدٍ إلى نفسه و إلى غيره؛ بل لأنّ الفعل حسنٌ ١٦ في نفسه؛ أجيب: بأنّ الفعل الحسن في نفسه لا يختار لأجل أنّه حسنٌ في نفسه إلّا لأنّه أحسن من الترك بالنسبة إليه، و إنّه يمدح عليه.

هذا حاصل القصول الثلاثه.

| ۳. م: + إلى الغير.        | ۲. ص: فإلّه.    | 1. م: + الأشياء. |
|---------------------------|-----------------|------------------|
| الدم: ٠٠٠ به،             | ٥. م: يغيد،     | ٤. ق: الإنسان.   |
| ٩. ص: -لغرش يكون نم ينعل. | ٨ س، ق: ـ أحسن. | ٧. ق; ډله و.     |
| ۱۲. م، ص: أحسن.           | ١٦. من: الإمام. | ١٠. م: د ذلك.    |

[7/1 27/5] قونه: فما أقبح ما يقال من أنَّ الأمور العالية.

المبدأ العالي تامًّ، إمّا بذاته او هو الباري تعالى، و إمّا بعلّته او هو سائر المبادي العالية. و لمّنا ثبت أنّ الفاعل لغرضٍ مستكمل بفعله فالمبدأ العلى لا يفعل لغرضٍ في السافل، و إلّا استكمل العالي بالسافل و هو محالٌ. و أمّا المبدأ الحقّ فلا غاية لفعله أصلاً، بل هو غايةً لجميع الأشياء كما أنّه مبدأ لجميع الأشياء ". لأنّ الصادر عنه إمّا أن يكون عدوره لغيره، أو يكون صدوره لذاته. و الأوّل باطلٌ و إلّا لزم الاستكمال بالغير، فتعيّن أن يكون صدوره لذاته؛ فيكون هو ماله الشيء. و لا معنى للغاية إلا هذا. و أيضاً لمّا كان فاعلا بذاته تامً "لذاته؛ فيكون هو ماله الشيء. و لا معنى للغاية إلا هذا. و أيضاً لمّا كان فاعلا بذاته تامً "كفى أني الفاعلية الفاعلية الفاعل. فهو إذ قد كفى أن منه الأشياء كذلك لأجله الأشياء. و أمّا المبدأ العالي فهو و إن لم يكن له غايةً في السافل إلّا أنّ المبدأ الأوّل لمّا كان غاية لوجوده فهو لا محالة يكون غايةً لفعله [٦]. فهو مسلوب الغاية بالنظر إلى ما قوقه. و أمّا المبدأ الحقّ فهو مسلوب الغاية مطلقاً. و إلى جميع ذلك أشار "بتوله: «و إنّما سلب الغاية عن فعل الحقّ الأوّل مطلقاً».

ر إنّما قال: «هو كنتيجةٍ لما قبله»، لأنّه ليس هناك قياس هذا الحكم العامّ نتيجته، بل هو <sup>9</sup> لازمٌ من لوازم القاعدة <sup>11</sup> المذكورة، و فرعٌ من فروعها. ولهذا قال: «وَسُمُ هذا الفصل بالتذنيب أنسب».

[2/١-٤٥ ٢/١] قوله: و علّل ذلك بكون كلّ شيءٍ ١١ منه.

أي: علّل كون كلّ <sup>۱۲</sup> شيءٍ له بكون كلّ شيءٍ <sup>۱۳</sup> منه لما ثبت أنّه الفاعل و الغاية معاً. فلمّا كان الفاعل نفس الغاية و هو فاعلّ لكلّ شيءٍ يكون غاية لكلّ شيءٍ. لكن إنّما يثبت

| ۱. م: لذاته.            | ٢. م: لملَّة.      | ٣. س: تكما الأشياء. |
|-------------------------|--------------------|---------------------|
| ٤. ق: لا يكون.          | ٥, مُ: + ني.       | ٦. م: يكفي.         |
| ٧. ق: + الناعل.         | ٨ فُ: . أشأر       | ٩. من: ـ هو.        |
| ١٠. مج: الفائدة.        | ١١. ق: يكون الشيء. | ١٢. س: -کلّ.        |
| ٦٣. س: دله بكرن كلّ شي. | <b>-</b>           | • •                 |

أنّ الفاعل نفس الغاية لو ثبت أنّ الفاعل لغرضٍ مستكملٌ به كما ذكرنا، فيصحّ أن يكون الفصل معنوناً بالتذنيب.

لايقال: لمّا كان /8B23/ الفاعل نفس الغاية فتعليل كونه غايةً بكونه العاجة تمعليل الشيء المناعد الماعلاً المعليل الشيء المنسد؛

لانًا نقول: الاتّحاد في الوجود، و التعليل بحسب التغاير في العقل. فلامحذور.

[٧/١ ٥ - ٢/٥] قوله: نفظة «ينبغي» مجملةً يراد بها تارةً الحسن العقلي.

أقول: الإجمال إنّما يثبت آلوكانت لفظة «ينبغي» موضوعة للحسن المقلي، و الإذن الشرعي؛ و هو ممنوع. غاية ما في الباب أنّه تستعمل هذه اللفظة في الحسن العقلي و المأذون الشرعي؛ لكن لا عراد بها الحسن العقلي أو الإذن الشرعي أو بل مفهومها اللغوي و هو كونه مطلوباً مؤثّراً. فإذا قيل: «العلم ممّا ينبغي»، لم يرد به أنّ العلم حسن عقلاً؛ بل المراد به أنّه مطلوب الحصول ممّا يؤثّر و إن كان حسناً عقلاً. و كذلك قوله: «التكاح ممّا ينبغي» لا يراد به أنّه مأذون شرعاً، و إن كان مأذوناً شرعاً.

ثمّ الله الله الله الله الله الله الله على المنافعة الله المنافعة المنافعة المنافعة المنافعة المنافعة المنافعة العان:

كون الشيء صفة كمالٍ،

و ملائماً للطبع،

و مقتضياً للمدح.

و المحكماء قائلون بهذه المعاني كلّها. أمّا بالأوّلَيْنِ فظاهرٌ، و أمّا بالمعنى الثالث فلأنّ فضائل الأخلاق عندهم مقتضية للمدح، و رذائلها مقتضية للذمّ. و الشارح سيصرّح بهذا المحيث فسّر الحسن و القبح في هذه الفصول بالعقليين. وكأنّه أغمض عن هذا المنع هيهنا

| ۲٪ س: ليث,                  | ۲. م: للشيء.    | ۱. ص: لكونه. |
|-----------------------------|-----------------|--------------|
| ٦. ص: - و هو ممنوعٌ الشرعي. | ۵. م ، س; و.    | ٤. س: سلا،   |
| ٩. ص: پصرّح به،             | ٨ س، ج: المعنى. | ٧. ق: ـ لئة. |

۱۱، م، ق: ينشر،

تعويلاً على ما سيصرّح به، و منع النحصار معنى «ينبغي» فيما ذكره من المعنيين؛ و هو ظاهرٌ.

 $^{1}$  أنقول أو المصبح أوله: كذلك ألقول أفي الدواء المصبح أواء ا

هذا جواب سؤالٍ آخر، و ° هو أن يقال: الدواء المصح " للبدن أو المزيل للمرض يفيد صحّة البدن أو إزالة المرض، و لا شكّ أنّ صحّة البدن و إزالة المرض ممّا ينبغي، فهو إفادة ما ينبغي بلا عوض". فلزم أن يكون الدواء جواداً.

فأجاب: بأنّ الدواء لا يفيد بالذات إلّاكيفية في البدن ملائمةً له أو مضادّة للمرض، ثمّ إنّها توجب الصحّة أو إزالة المرض، فهو لا يفيد بالذات الصحّة أو ^ إزالة المرض.

و هكذا حال سائر الفاعلات الطبيعية، فإنّ كلّ فاعلٍ طبيعيٍ يفعل شيئاً، و ذلك الفعل كمالٌ له بالذات، و أمّا أنّه كمالٌ لغيره فهو بالعرض.

و فيه نظرً؛ لأنّا نقول: هبا أنّ إفادة الدواء بالقياس إلى الصحّة أو أإزالة المرض ليست إفادة أوّلية (٧). إلّا أنّه يفيد بالذات تلك الكيفية ١٠ الملائمة للطبيعة أو المضادّة للمرض. وهي أمر ١١ مؤثرٌ مرغوبٌ فيه يوجب أن يكون جواداً بالنسبة إلى تلك الكيفية الحادثة في البدن.

و توضيحه: أنّ الدواء الحارّ إذا ورد على البدن المبرود المزاج أحدث فيه كيفية الحرارة، وهي ممّا ينبغي لذلك البدن قطعاً، وكذلك المفرّح إذا ورد على ١٦ القلب الضعيف اقتضى بالذات تقوية له، وهي ممّا ينبغي للقلب الضعيف ١٦. على أنّ المراد بالذات إن كان بلا واسطةٍ يلزم أنْ لا يكون المبدأ الأوّل بالقياس إلى معلول معلوله جواداً، بل لا يكون جواداً إلّا أنّ غيره إنّما هو منه بواسطةٍ. و إن كان المراد

| ١. ق: المنع.     | ۲. س، ج: و کلنك.         | ٣. س: ـ القول. |
|------------------|--------------------------|----------------|
| ٤. م: المصحّع.   | فاح: ـو،                 | ٦. م: المصحّع. |
| ٧. ق: يلاغرض،    | ۸. س: ر.                 | ۹. م، ق: و.    |
| ١٠. م: الكيفيات. | ١١٠ ص : ـ أمر.           | ۱۲. ج: ـ على.  |
| ۱۳. م: + بناءً.  | ١٤. م: ـ بل لا يكون جواد | آبالا، + لا.   |

أنّه يفيده بالحقيقة لا بالعرض سواءً كان بلا واسطةٍ أو بواسطةٍ فاختلال الأعضاء يمكن أن يوجب الموت بالحقيقة، لأنّه يوجب انطفاء الحرارة الغريزية بحسب تحليل الرطوبات، و انطفاء الحرارة الغريزية يوجب الموت.

و الجواب عن جميع النقوض: بأنّ القصد معتبرٌ في معنى الجود، و الشيخ اعتبره أفي تعريف الجواد الحقّ حيث قال: «و طلب تقصدي لشيء يعود اليه»؛ لم ينف القصد مطلقاً، بل مقيداً بالغرض، فدلّ بحسب المفهوم على إثباته مطلقاً. و لو لا القصد في الإفاضات الإلهية لم تكن له قدرة أصلاً، و هو منافي لما سبق.

و إن فرضنا أنّه لم يعتبر القصد في معنى الجواد"، فلاأقلّ من اعتبار الشعور بما يفيد. و حينئذٍ يندفع جميع النقوض.

[٣/١٤٨-٢/٦] قوله: فإذن <sup>ع</sup> ظهر أنّ كلّ فاعلِ يفعل بطبعٍ <sup>٥</sup> من غير إرادةٍ أو بإرادةٍ، فهو مستكملُ إمّا بنفس فعله أو بما يستعيضه.

و ذلك ألأن الفعل إمّا لطلب الكمال، أو لدفع النقص؛ فإن كان لطلب الكمال فسهو مستكملٌ بفعله و إليه أشار في الفصل المتقدّم بأنّ الشيء إذا حسن له أن يكون عنه غيره فلو لم يكن عنه لم يحصل الأحسن به، فهو في حدّ ذاته مسلوب كمال. و إنْ كان لدفع نقص فهو مستفيضٌ بفعله، الأنه يستفيد في مقابلة فعله التخلّص من النقص و إليه أشار في هذا الفصل بقوله ١٠: «الشيء الذي فعل شيئاً لو لم يفعله ١١ لقبح به أولم يحسن منه فهو متخلّصٌ من الذمّ»؛ أي: مستفيضٌ، على ما فسّر به. و هذا البحث إشارة إلى الفرق بين الكلامين.

و اعلم! أنّ ظاهر هذا الكلام إنّ الفاعل بالإرادة مستكملٌ. و قد ذكر مثل هـذا فـي مواضع أخر: منها: حيث فسرّ الغاية ١٦، قال: «إذ١٣ لا يجوز صدورها عنه بقصدٍ و إرادةٍ »،

| ٣. ق، ص: الجود.     | ۲. س: نطلب،     | ۱. م: يعتبر، ج: . اعتبره. |
|---------------------|-----------------|---------------------------|
| ٦. ص: - أويمابقعله، | ه. م: بالطبع.   | غ. م: + قد,               |
| ٩. م: عند.          | بار م؛ صدّة.    | ٧. م: أحسن به.            |
| ١٢. س، ج: المناية.  | ۱۱. س، س: يقعل. | ۱۰. م: + يال.             |

و قال بعد ذلك: «ليس المقصود من هذه الفصول إنّ كلّ فاعلٍ بالإرادة مستكملٌ، بل هو مقدّمةً في إثبات المطلوب». و من البيّن أنّ جميع ذلك ينافي ما سبق من <sup>14</sup> أنّ الله تعالى فاعلٌ بالاختيار. و لعلّ المراد هيهنا أنّه ليس فاعلاً بالإرادة لغرضٍ، و هو لا يوجب أن لا يكون فاعلاً بالإرادة لا لغرضٍ.

## [٢/١٤٨-٢/٦] قوله: هما قضيتان اشتركتا في الموضوع.

القضية المذكورة في الفصل الثاني قوله: «فهو مسلوب كمال ١٠»، و الضمير فيها راجعً إلى الذي يفعل شيئاً لو لم يفعله لم يكن عنه ما هو حسن له ١٠. و الموضوع في القيضية المذكورة في هذا الفصل هو: «الذي يفعل شيئاً لو لم يفعله لقبح به أو لم يحسن منه». فقد اعتبر في موضوع القضية الثانية أحد الأمرين: اعتبر في موضوع القضية الثانية أحد الأمرين: إمّا قبح الترك، أو عدم حسن الترك. فلا اشتراك ١٧ بين القضيتين في مفهوم الموضوع؛ بل لا تلازم بين الموضوعين، فإنّ ترك الحُسن لا يجب أن يكون قبيحاً [٨] ، و ما لا يسحسن تركه لا يلزم ١٨ أن يكون فعله حسناً. فمن الجائز أن لا يحسن الترك و لا الفعل ١٩. و أمّا محمول القضيتين فلا خفاء في تغايرهما، لكن تفسير المتخلص بالمستعيض تـفسير المخاص بالمستعيض متخلص /٤٨٤٨ من المذمّة؛ لجواز أن يستفيد في مقابلة فعله كمالاً.

#### [٧/٢- • ٥ / ٢] قوله: لاتجد إنّ طلبت مخلصاً.

كأنّ سائلاً يقول: قد علمنا أنّ المبدأ الأوّل لايفعل لغرضٍ أصلاً و المبادي العالية لاتفعل لغرضٍ أصلاً و المبادي العالية لاتفعل لغرضٍ في السافلات '٢، و لا شكّ أنّ صدور الموجودات على ٢١ الترتيب و النظام أللائق بها ليس بحسب طبيعة ٢٢ و لا جزافٍ و اتّفاقٍ. فصدورها من المبادي عملى ذلك

| غ آر يو، سرز منه | ۱۱، سور: پر |
|------------------|-------------|

۱٤. يع، س: منه. ۱۷. ص: فلاشتراك.

١٥. ق:كماله.

١٦. م: أحسن به.

۱۸، ق: يلزم. ۲۱، ق: من.

۲۰. م: الساقل.

۱۹. ص: . و لا الفعل.

٢٢. م: ليس لطبيعة.

## الوجه بأيّ وجهٍ يُتصوّر؟

أجيب: بأنَّ ذلك لعناية الباري بها. وهي تمثّل ذلك النظام اللائق في العلم السابق، فإنَّ الباري \_تعالى \_حاضرٌ لسائر الموجودات مع أوقاتها المترتّبة حتّى أنه حاضرٌ لكلً موجودٍ موجودٍ في وقته. فتلك الموجودات فائضةٌ عنه في أوقاتها كما هي حاضرةٌ له. و لعلّ الفرق بين هذا المعنى و القضاء اعتبار الوجه الأصلح فيه دونه.

#### [٨/٢-٢٥٨] قوله: والمقصود نفي الغرض.

لمّا كان النمط في الغايات أراد أن يبيّن غايات أفعال "الموجودات. و لمّا كان الموجود إمّا واجباً أو ممكناً، و الممكنات إمّا جواهر مجرّدة عن المادّة أوغيرها أو الجواهر المجرّدة عن المادّة إمّا متعلّقة بالأجسام تعلّق التدبير و التّصرف، وهي النفوس أو غير متعلّقة بها وهي العقول، بدأ ببيان غايات أفعال المبدأ الأوّل و المبادي العالية أعني العقول. فبيّن أوّلا أنّ الواجب لاغاية لفعله بأنْ ذكر وصف الغنيّ، ثمّ برهن على الدعوى، ثمّ أكّده بالوصفين الآخرين، ثمّ جعل الحكم عامًا للمبادي العالية. ولمّا فرغ عن العقول شرع في غايات هذا في غايات المناد المناد المحدث في غايات هذا الناد المحدث في غايات هذا الناد المحدث في غايات هذا المحدد المحدث في غايات هذا المحدد المحدد في غايات هذا الناد المحدد في غايات هذا المحدد في غايات هذا الناد المحدد في غايات هذا الناد المحدد في غايات هذا المحدد في غايات هذا الناد المحدد في غايات هذا المحدد في غايات هذا الناد المحدد في غايات هذا الناد المحدد في غايات هذا المحدد في غايات هذا الناد المحدد في غايات هذا المحدد في غايات هذا المحدد في غايات هذا المحدد المحدد في غايات هذا الناد المحدد في غايات هذا المحدد في غايات المحدد في المحدد في غايات المحدد في خايات المحدد في غايات المحدد في خايات ا

### [7/١-٢٥٢] قوله: ما معنى أنَّه يلزم أن لايكون غنيًّا و لاملكاً و لاجواداً.

إنَّ عنيتم بها أنَّه متى فعل ما وجب عليه لم يستحقّ الذمّ، و متى لم يفعله كان مستحقّاً للذمّ، فلِمّ قلتم إنَّ ذلك محالٌ؟؛ و هل هذا إلّا إلزام الشيء على نفسه؟! و لِمّ لا يـجوز أن يستفيد الله ـ تعالى ـ تلك الأولوية لنفسه أو دفع المذمّة بفعله؟ فإنّ النزاع ما وقع إلّا فيه ا و عنيتم به معنى آخر فلابدٌ من بيانه. هذا هو عبارة الإمام.

و أقول: لا شكّ أنّ الاستفسار إنّما يكون حيث الإجمال و احتمال اللفظ لمعاني، و قد

٢. ق: ص: الأفعال.

٦. س: العالية.

٣. ج: أرفاتها

ه. ص: غيرهما.

غ ص: واجب،

١. ج: الرجودات.

٨ ق: به.

٧. ص، ق: يقعله.

تبيّن مفهومات الغنيّ و الملك و الجواد، و الجعل سلبها الازماً؛ قلا أجمال هيهنا.

ر أمّا قوله: «و هل هذا إلّا إلزام الشيء على نفسه»، فقد بيّنه الشارح بأنّه يلزم أن يكون المقدّم عين التالي

و هذا أيضاً فيه ما فيه الأن عاية تقرير الدليل أن يقال: لو كان فاعلاً التصد و الإرادة لكان ذلك الفعل أولى به من الترك، فإنه لو تساوى الفعل و الترك بالنسبة إليه استحال منه ترجيح الفعل على الترك، و لو كان ذلك الفعل أولى من الترك فهو يطلب تلك الأولوية و يحصّلها بذلك الفعل، و لو كان كذلك لكان مستكملاً بفعله، و لو كان مستكملاً بفعله يلزم أن لا يكون غنيًا و لا ملكاً و لاجواداً.

فهيهنا مقدمات أربعة، و لا مقدم فيها عين ذلك التالي، بل المغايرة بينها و بينه ظاهرة لا يخفى. على أنّ قوله في الجواب: «ما معنى قوله: الباري لو فعل بالإرادة لم يكن غنيّاً» يدلّ على أنّ المقدّم هو كونه فاعلاً بالإرادة، فكيف يكون عين قوله: «ستى فعل سا وجب الم يستحقّ الذمّ»؟! و نعلّ المراد أنه لو عنى بقوله: «يلزم أن لا يكون غنيّاً» أنه مستكملً بفعله مستكملً بفعله فهو إلزام الشيء على نفسه، إذ الكلام حينتن أنّه لو كان مستكملًا بفعله كان مستكملًا بفعله أظهر؛ و لهذا قال الشارح: «معناه لو فعل على وجه ١ يستكمل به لم يكن كاملاً بذاته».

[٧/١-٤٥ ٢/٩] قوله: قد تبيّن في النمط الثالث.

اعلم! أنّا نحرّر هذه المسألة من الابتداء ليترتّب الكلام منه إلى الانتهاء، و لا نبالي

| ٦٢. م: فلو.    | ٦. س: سلېها.          | ١. س، ج: + قد.         |
|----------------|-----------------------|------------------------|
| ٦. م: + به.    | ٥. م: + بالاختيار أي. | ٤. م: + ما وجب.        |
| ٩. ج: + تعالى. | ۸ م: بیته و بینها.    | ٧. س: إلى.             |
| ١٢. س: الله    | ١١. م: لاستكمال.      | ١٠. ق: يرجب. م: +عليد. |

بتكرار بعض ما سلف، فإنّ تكرار الدرس ممّا يجلب نشاط النفس ١٠

فنتول: قد تبيّن أنّ الحركة الدورية السماوية إراديةً، لأنّ حركة الجسم البسيط إمّا قسريةً أو طبيعيةً أو إراديةً، إذ مبدءها إمّا خارج المتحرّك فهي قسرية، أو لا، وحينئذٍ إمّا أن يكون مع شعور أو إرادةٍ فتكون إراديةً، أو لا فتكون طبيعية و لا يجوز أن تكون حركة الفلك طبيعية و لا قسريةً "، فتعيّن أن عُكون إراديةً.

أمّا أنّها ليست طبيعية؛ فلأنّ كلّ حدّ من حدود المسافة يتركه والمحركة المستديرة يكون تركه هو التوجّه إليه، فلو كانت طبيعية يلزم أن يميل بالطبع بحركة واحدة إلى ما يميل عنه بالطبع ، و يكون طالباً بحركته وضعاً مّا بالطبع في موضعه و تاركاً له هارباً عنه بالطبع. و من المحال أن يكون المطلوب بالطبع متروكاً بالطبع و المتروك بالطبع مطلوباً بالطبع!

و أمّا أنّها ليست قسريةً: فلأنّ القسر على خلاف الطبع، فلمّا لم يتصوّر الحركة الطبيعية لم يتصوّر الحركة الطبيعية لم يتصوّر الحركة القسرية. وقد تقرّر أنّ الجسم إذا لم يكن فيه مبدأ ميلٍ طبيعي لم يقبل الحركة القسرية.

#### ر هيهنا سؤالات:

الأوّل ١٠: إنّ ما ذكروه ١١ في الحركة الطبيعية ١٦ يقتضي أن لا تكون حركة الفلك إرادية؛ لأنّ ترك كلّ وضع لمّاكان عين التوجّه إلى ذلك الوضع، فلو كانت الحركة إرادية كان ذلك الوضع مراداً و غير مرادٍ في حالةٍ واحدةٍ، و أنّه محالً ا

و اجيب عنه: بجوازكون الشيء الواحد مراداً و غير مرادٍ من جهتين، /824٪ فإنّ مبدأ الحركة إذاكان له شعورٌ جاز أن يختلف أعراضه، بخلاف ما إذاكان عديم الشعور، إذ لا يتصوّر اختلاف<sup>١٢</sup> الجهات و الأعراض.

| ١. م، ق: نشاطاً للنفس. | ۲. ص: + في.  | ٣. م: فسرية و لا طبيعية. |
|------------------------|--------------|--------------------------|
| ٤ ق: فتعيّن أن.        | ٥. ص: يترك.  | ٦: ق: الطبح.             |
| ٧. س، ق: بحركة.        | ٨ م: لم يكن. | ٩. ق: لم يكن مبدأ فيه.   |
| ١٠٠, م: أحدها.         | ١١، م؛ ذكر.  | ١٢. م: القسرية.          |
| ۱۳. س: الاختلاف.       |              |                          |

الثاني: إنّا لا نسلّم أنّ ترك حدٍّ أو وضع هو التوجّه إلى ذلك الحدّ أو الوضع، بل يترك حصولاً في حدٍ أو وضع و يتوجّه إلى مثل ذلك الحصول في ذلك الحدد أو مـثل ذلك الوضع . في ذلك الحدد أو مـثل ذلك الوضع . فرورة انعدام ذلك الحصول و ذلك الوضع بتركه، و امتناع إعادة المعدوم.

فالأولى أن يقال: إنَّ طلب وضع معيّنٍ بالطبع و تركه بالطبع ممّا لا يتصوّر، بـخلاف الإرادة على ما تقرّر فيما سبق.

الثالث: هبه أنَّ ترك كلَّ وضع عين التوجَّه إلى ذلك الوضع؛ لكن لا نسلَّم أنَّه يلزم منه أن يكون المطلوب بالطبع متروكاً بالطبع. و إنّما يكون كذلك لو كان المطلوب هو الوضع، و هو ممنوعٌ، لجواز أن يكون المطلوب نفس الحركة أو شيئاً آخر؛

و جوابه: إنّ الحركة ليست مطلوبةً بذاتها "، بل بغيرها، فإنّها لذاتها تقتضي التأدّي إلى الغير، فيكون المطلوب ذلك الغير. و المطلوب بالحركة إمّا الكمّ أو الكيف أو الأيس أو الوضع، و الثلاثة الأول منتفية " هنا "، فتعيّن أن يكون المطلوب الوضع.

الرابع: إنّا لا نسلّم أنّ القسر لا يكون إلّا على خلاف الطبع. فربّما يكون على خلاف الإرادة، بحيث لا يريد السكون في الموضع و يقسّر على الحركة عينه. و لئسن سلّمناه فلانسلّم أنّه يلزم من انتفاء الحركة بالطبع انتفاء القسر، لجواز أن يقتضي الجسم السكون بالطبع و يتحرّك القسر [ ٩ ]. و المعتمد في ذلك ما مرّ في النمط الثاني من أنّ مبدأ الحركة الفلكية طباعيّ. و إذ قد بأن أنّ الحركة السماوية إرادية فمرادها إمّا أن يكون جزئياً، أو كليّاً [ ١٠ ]. و الأوّل محالٌ، لأنّه إمّا أن يكون ممكن الحصول، أو لا. فإن كان ممكن الحصول فإذا ناله انقطع حركته، و إلّا استحال طلبه. و مذهب المشّائين أنّ المباشر لتحريك الفلك هو النفس المنظبمة فيه. فعلى هذا لا يكون مرادها كلّياً، إذ 'المراد لابدّ أن يكون مدركاً و المدرك الكلّي ١١ يمتنع أن يرتسم في القويّ الجسمانية.

و لهم أن يجيبوا عن ذلك الدليل بأجوبة:

| ٣. ج: لذاتها.      | ۲. س: يل الوضع. | ۱. ق: في مثل.                        |
|--------------------|-----------------|--------------------------------------|
| ٦. م: هيهنا،       | ه. م: منتقضة.   | <ol> <li>م: الكيف أوالكم.</li> </ol> |
| ٩. م، ق، ص: اَنَّ. | ٨ ق، س : تحرّك. | ۷، ج، س: حيث،                        |
|                    | ١١. م: للكنَّى. | ۱۰، م، س: إذا.                       |

أحدها: إنّا لا نسلّم أنّه ا إنْ حصل المراد الجزئي آيقف الفلك، و إنّما يكون كذلك لو لم يستعدّ بواسطة نيل ذلك المراد لارتياد جزئي آخر. و هلمّ جرّاً إلى غير النهاية. حتّى كلّما حصل له وضعّ جزئيّ طلبه يستعدّ لوضع آخر جزئي " يطلبه؛ فلهذا يتحرّك دائماً.

و ثانيها: لا نسلم أنّه أإذا كان ذلك الجزئي ممتنع الوقوع يستحيل طلبه، و لِمَ لا يجوز إنْ كان يتخيّل أو يظنّ [ ١١] أنّه ربّما يحصل؟! فإنّ ذلك من القوى الجسمانية ليس يمتنع. سلّمنا جميع ذلك، لكنّه منقوض بالمراد الكلّي [ ١٢]، فإنّه إمّا أن يكون ممكن الوقوع، أو لا إلى آخر ما ذكروه.

ثمّ إذا ثبت أنّ المراد كلّي فمبدأ الإرادة الكلّية لا يكون إلّا ذاتاً مجرّدة مفارقة، لكن المحركات الجزئية و الأوضاع الجزئية لا تتحصّل من الإرادة الكلّية، لأنّ نسبة المراد الكلّي إلى سائر الأفراد على السوية، فلا يتخصّص بعضها بالوقوع، فلا يحصل بعض تلك الأفراد إلّا بإرادة جزئية تنبعث من تلك الإرادة الكلّية. و المراد الجزئي لابد أن يكون مدركاً، فلا ينتقش في الذات المجرّدة، بل في قوّة جسمانية. قلابد أن يكون في الفلك قوّة جسمانية يرتسم فيها المرادات الجزئية و الأوضاع الجزئية. و لتشابه جرم الفلك لأنه بسيطً لا يتخصّص بعض أجزائه لا بتلك القوّة دون البعض، بل هي سارية من جميع الفلك. فتلك القوّة المنطبعة كالخيال فينا، إلّا أنه غير سار و هي سارية في جميع الجرم و الذات المجرّدة، كالنفس الناطقة.

ثمّ لمّا ثبت أنّ مباشر ١٠ تحريك الفلك ذاتُ مجرّدةٌ و الذات المجرّدة إنْ كان جسميع كمالاتها موجودة بالفعل فهي العقل، و إلّا فهي النفس، فلا يخلو إمّـا أن يكـون مـباشر التحريك هو العقل، أو النفس. لا جا يزّ أن يكون هو العقل لوجوه ١١ ثلاثةٍ:

الوجه الأوّل: إنّ محرّك السماء مستكملٌ بحركته ١٢، و العقل لا يكمون مسمتكملاً ١٣

|                            |                | <del></del>      |
|----------------------------|----------------|------------------|
| ١. ص: الله.                | ۲، م: بالجزئى. | ٣. ق: طلبه جزئي. |
| ٤. م: هذا.                 | ه, م: ذلك.     | ٦. ص: هو.        |
| ٧. م: أجزاء القلك.         | ۸ ص: منساریة.  | ۹. م: كخيال.     |
| ١٠. ق: أنَّ مياشر، + حناك. | ۱۹. م: پوچوه.  | ۱۲. م، س: بحرکة. |
| ١٣. م: و العقل لا يستكمل.  | •              | •                |

بفعله و لا يصحبه فقر؛ بل جميع كمالاته حاصلٌ ا فيه بالفعل.

الوجه الثاني: ثبت أنّ محرّك السماء له إرادةٍ كلّيةٌ و إرادةٍ جـزثيةٌ، و العـقل ليس له الإرادة الكلّية، فلأنّ المراد الكلّي ليس الإرادة الكلّية، فلأنّ المراد الكلّي ليس ممّا يتجدّدو يتصرّم؛ بل إمّا أن يكون موجوداً أو معدوماً. و لا يجوز أن يكون العقل مراده موجوداً و هو يحصّله، لأنّ حاله متشابهةً.

و أمَّا أنَّه ليس له إرادةٍ جزئيةً، فلأنّ المرادات الجزئية لا تنطبع إلّا في الجسمانيات، و العقل منزّةً أعن الغواشي الجسمانية.

هذا هو التقرير المنطبق على المتن و على الشرح "أيضاً. فمن قوله: «الثاني أنّ المراد الكلّي» إلى قوله: «... بل يكون كما لاتها حاضرة حقيقية "إشارة إلى أنّ العقل ليس له مراد كليّ. و قوله أن «ليست جزئية متغيرة و لا ظنّية "إشارة إلى نفي الإرادة الجزئية عنه. وقوله: «و المحرّك السماوي بخلاف ذلك» إشارة إلى صغرى التياس، و إلى إثبات الإرادة الجزئية له، لكن تقديمه أنسب. و لو جعل كبرى القياس كانت النتيجة: أنّ العقل ليس بمحرّك السماء، و المطلوب عكسها!

و في هذا الدليل زوائدً، فإنّ قوله: «المراد الكلّي ليس ممّا يتجدّد و يتصرّم» لافائدة فيه! بل يكفى أن يحقول أن المسراد الكلّي إمّا أن يكون موجوداً أو معدوماً و هما ممتنعاالثبوت للعقل. و كذلك قوله: «فإنّه مريدٌ الأمورِ جزئيةٍ يستجدّد و يستصرّم عملى الاتّصال»، فإنّ إثبات الإرادة الجزئية كافي أ، و أمّا تجدّدها و تصرّمها فعنهما غنى فسي الاستدلال.

اللّهم إلّا أن يقال: إنّ ذلك إيماءً إلى دليل آخر، و هو أنّ محرّك السماء له إراداتُ جزئيةٌ ١٠ يتجدّد و يتصرّم لصدور الحركات و الأوضاع المتجدّدة و ١١ المتصرّمة عند، و توقّفها على إراداتٍ كذلك. و العقل ليس له إراداتُ يتجدّد و يتصرّم، لأنّه موجودٌ دائمُ متشابه الأحوال. و نقا كانت ١٢ هذه استدلالاً بثبوت الإرادة الجزئية و نقيها كما كان ذلك

| ١. ق: يكون حاصلاً. | ۲. س: مجردة. | ۳. ص: + ر،           |
|--------------------|--------------|----------------------|
| ٤. م: + و.         | ە. م: يقال،  | ٦. م : نكذلك.        |
| ٧. م: مريد.        | ٨ م:كانية.   | ٩. م: فغيهما غني عن. |
| ١٠. ق، س: جزئية.   | ۱۱. س: و.    | ۱۲. ج: کان.          |

استدلالاً بثبوت الإرادة مطلقاً و سلبهاجمعهما في وجمٍ واحدٍ، لأنّ مأخذهما و هو الإرادة واحدٌ.

بقي هيهنا إشكالان:

أحدهما: إنّ الدلالة المذكورة على نفي المراد الكلّي عن العقل نافيةٌ للمراد الجـزئي أيضاً عنه، فإنّه لوكان للعقل مرادٌ جزئيٌ لكان إمّا مـوجوداً يـطلبه، أو مـفقوداً /SA25/ يحصّله.

فنقول: نعم اكذلك إلّا أنّه يختص نفى الإرادات الجزئية بشيء آخس، و همو أنّمها بالغواشي الجسمانية، و العقل منزّة عنها. فكأنّه يسنفي الإرادة الكلّمة بمطريق و الإرادة الجزئية بطريقين؛ و لا حرج فيه

و الآخر: إنّه لمّا لم يكن للعقل إرادةٍ كلّيةٌ ` و لا إرادةٍ جزئيةٌ فلايكون له إرادةٍ أصلاً. فنقول: المقصود أنّه ليس له مرادٌ يستحصل بالحركة. و الدلالة إنّما قامت عليه، و إلّا فمن الجائز أن يكون للعقل مرادٌ موجودٌ دائماً، إمّا كلّيّ أو جزئيّ.

الوجه الثالث: إنّ المباشر لتحريك السماء لابدّ أن يكون متعلّقاً به [ ١٣ ] تعلّق التدبير و التصرّف مرتبطاً به ارتباط نفوسنا بأبدائنا، مستفيداً اللكمالات بواسطة جسم الفلك. و الجوهر العقليّ لايكون كذلك؛ فلا جرم كان غيره. و قوله: «فإذن مبدأ الإرادة الكلّية ليس نفس السماء»، معناه لمّا كان العقل كاملاً مبايئاً للجسم لم يرتبط بالجسم ارتباط نفسنا علي بالجسم . فلو كان مبدأ الإرادة الكلّية هو العقل لم يكن نفس السماء أي: لم يحرتبط به ارتباط النفس بالجسم ". و قد ثبت أنّه كذلك، هذا خلفً!

[٢/١٠٨-٢/٩] قوله: لأنَّه لم<sup>٧</sup> يرد أن يصرّح.

اعلم! أنّ تلامذة أرسطو نقلوا من أرسطو ^أنّ المباشر لتحريك الفلك هو النفس المنطبعة، و لها إراداتٌ جزئية. فلمّا ٩ استدلّ الشيخ على وجود مبدأ الإرادة الكلّية لم

٢. ص: بطريق... كلّية. ٢. ص: مستنداً,

ه. م: بالجسم. ٦ س: فلر كان... بالجسم.

٨ م: منه. ٨ ق: فكما.

٧. س: لم.

١. سيج: الإرادة.

يستحسن أن يصرّح بخلاف أقوال تلامذة أرسطو، فلهذا قال:«إن كان».

[١٠١/٢-٥٩-٢/١] قوله: و لا يمكن أن يقال: إنّ تحريك السماء أ لمداع شهواني.

لمًا بين في التنبيه المقدّم ' أنّ للافلاك نفوساً تحرّكها، أراد أن يبيّنُ الغاية من تحرّكها. ' فنقول: لمّا كانت حركة الفلك إرادية فالمراد بها علم محسوس، أو معقول أي: غير مدرك بالحسّ.

فإنْ كان محسوساً فإمّا أن يطلبه للجذب، أو يطلبه للدنع و جذب الملاتم هو الشهوة، و دفع المنافر هو الغضب، و هما محالان على الفلك.

أمّا أوّلاً، فلأنّ الشهوة و الغضب لا يكون <sup>ه</sup> إلّا في جسمٍ متغيّرٍ من حالٍ غير ملائمةٍ <sup>٦</sup> إلى حالٍ ملائمةٍ ٧. و الفلك بسيطُ متشابه ^الأحوال.

أمّا ثانياً، فلأنّ حركة الفلك غير متناهية، والشهوة والغضب إلى غير النهاية لا يتصوّر. و أمّا «المراد المعقول» فهو معشوق، لأنّ دوام الحركة الارادية يدلّ على فرط المحبّة، و فرط المحبّة هو العشق. و حينئذ إمّا أن يريد نيل ذاته، أو نيل صفاته، أو نيل شبه ذاته و اصفاته. لأنّ العاشق الطالب إذا لم يطلب لا ١٠ ذات المعشوق و لا صفاته و لا شبه ذاته و لا شبه صفاته فهو ١١ لا تعلّق له أصلاً بالمعشوق؛ فما فرض معشوقاً لا يكون معشوقاً. فقد ظهر انحصار الأقسام في الثلاثة أعني: ذات المعشوق أو صفته أو شبه ذاته أو صفته. و القسمان الأوّلان باطلان، لأنّ المطلوب إمّا أن يحصل في الجملة، أو لا يحصل أبداً، و أيّامًا كان يلزم أحد الأمرين: إمّا طلب المحال، أو وقوف الفلك، و هو محالً. فتعيّن أن تكون الحركة لنيل شبه بالمعشوق. فلا بدّ أن يكون للفلك معشوقاً موجوداً ١١ و هو يطلب التشبّه به ١٠ لنيل شبه بالمعشوق. فلا بدّ أن يكون للفلك معشوقاً موجوداً ١١ و هو يطلب التشبّه به ١٠ فالمطلوب إمّا أن يكون نيل الشبه المستقرّ أي: شبهاً واحداً دائماً باقياً فيلزم أحدالأمرين،

| ٣، م، ج: تحريكها.   | ٢. م، س: المعَدُم. | ١. م: تحريكها للسماء، |
|---------------------|--------------------|-----------------------|
| ٦. م: ملائم.        | ه. س: لا يكونان.   | ٤. م: يها.            |
| ٩. ص: أر.           | ٨ م،ص: مشابهة.     | ۷. م: ملاثم.          |
| ۱۲. م: معشوق موجود. | ۱۱. ق: و هو،       | 11. 9: 15.            |
|                     |                    | ۱۳. ج، ق: الشبه به.   |

أو يكون نيل الشبه الغير المستقرّ أي: شبهاً بعد شبه بحيث ينقضي شبة و يحصل شبه الخر. و لا يخلو إمّا أن ينحفظ بتعاقب الأفراد، أو لاينحفظ. والشاني باطلّ، و إلّا لزم وقرف الفلك عن فإذن المطلوب شبه محفوظ بتعاقب أفرادٍ غير متناهيةٍ. فهذه المشابهات الغير المتناهية مع المعشوق إمّا من حيث برائةٍ من القوّة أي: في صفات الكمال، أو من حيث أنّه بالقوّة أي: في صفات النقيان؛ و الشاني محالٌ، فيكون المطلوب حصول المشابهات الغير المتناهية مع المعشوق في صفات كمالٍ غير مستناهية؛ فيكون للفلك معشوقاً موصوفاً مصوفاً بصفات كمالٍ غير متناهية؛ وهو العقل.

فإنّ قلت: لا حاجة إلى التقسيم المذكور إلى المحسوس و المعقول ، بـل يكـفي أن يقال: لنّا كانت ' حركة الفلك إرادية فمراده لابد أن يكون معشوقاً. و حينتا إمّا أن تكون حركته لنيل ذاته أو صفته أو شبهه... إلى آخر الدليل،

فنقول: المطلوب إثبات العقل و هو يتوقّف على أنّ المراد ليس بمحسوسٍ، فلا بدّ من ذلك التقسيم.

و لنرجع إلى ١١ بيان ما عسى أن١٦ يشكل من الشرح و ١٣ المتن.

فتوله: «فهو إذن أشبه بحركاتنا الصادرة عن عقلنا العملي<sup>14</sup>» أي: القوّة العملية. فقد سمعت أنّ للنفس قوّة نظرية و هي التي بها تنفعل بالإدراكات أو انطباع المعقولات، و قوّة عملية و هي التي بها تحرّك الاتها، فهي التصوّر أوّلاً شيئاً شمّ يـحرّك الاتها ليحصل ذلك الشيء. فكذلك الفلك يتصوّر أمراً يتحرّك الأجل تحصيله.

و أمّا قوله: «و ذلك المعشوق يكون ١٨ إمّا شيئاً ١٩ غير محصّل الذات» فهو بيان لحصر المراد المعقول في الأقسام الثلاثة. و ذلك لأنّ ٢٠ المعشوق إمّا أن يكون موجوداً، أو لا. فإنّ

| ٢. ص، ج: فلا.     | ی شبه.                  | ۱. م: بحیث یحصل شبه ر یقتضی شبه. |  |
|-------------------|-------------------------|----------------------------------|--|
| ه. م: + المنوع.   | £. س: الفلك             | الارم) + توعه،                   |  |
| 🗚 م: معشرق مرصوف. | ٧م: + انّه,             | ٦. م،ص: المتشابهات،              |  |
| ۱۱. ص: أمّا.      | ۱۰. <i>ص</i> اس،ج: کان. | ٩، م: المعقرل و المحسوس.         |  |
| ١٤. ق: اللممل.    | ١٣. ق: الشرح و.         | ۱۲. س، ص: أن.                    |  |
| ۱۷۰ م: و عی،      | ١٦. م: تتحوّك.          | ١٥. م: عن إدراكات.               |  |
| ۲۰. س، ج: اٽَ.    | ۱۹، ق،ص: سبباً.         | ۱۸. م: یکون،                     |  |

لم يكن موجوداً فإمّا أن لم يوجد بالحركة فلم يكن غرضاً لها، أو يوجد بالحركة؛ و ما يوجد بالحركة إمّا الوضع أو الكمّ أو الكيف أو الأين أو توابعها؛ و أيّا ماكان فالمطلوب نيل ذات المعشوق. و إنْ كان موجوداً لم يكن الحركة نيل ذاته، بل إمّا لنيل حالٍ من أحواله أو لغيره. فإنّ كانت لنيل حالٍ له أ فالمطلوب حصول صفة المعشوق. و لا شكّ أنّ قيام صفة الشيء بغيره محالٌ، فالمراد حصول حالٍ للفلك ٢ بالقياس إلى المعشوق، و نسبته كمماسّة و موازاةٍ. و إليه أشار بقوله: «فالحركة لامحالة يتوجّه نحو حصول حالٍ مّا للمتحرّك. فإنْ ٢ كانت الحركة لغير ذلك لا يكون ذلك الغير إلّا شبه ذاته أو صفته، و إلّا فلا مدخل للمعشوق في الغرض من الحركة.

و أقول: هذا القدر يكفي في بيان /SB25/الحصر، و المقدَّمات الباقية مستدركةً قطعاً. و لعلّه ° يحمل على زيادة تبيينٍ و إيضاح.

و أمّا قوله: «و بالجملة يكون من كمّالات المتحرّك الّتي لا يكون حاصلة فيه» فمعناه أنّ المعشوق لو كان ممّا ينال بالحركة ذاته أو حاله يكون من كمالات الجسم المتحرّك. لأنّ ما ينال بالحركة الدورية ذاته أو حاله هو الوضع أو ما يتبعه، و كلّ ذلك كمالٌ للجسم المتحرّك، فالحاصل أنّ المعشوق لا يجوز أن يكون من كمالات الجسم المتحرّك، و إلّا لزم أحد المحذورين؛ بل المعشوق في نفسه شيءٌ لا موجود الذات لا ينال بالحركة، و هدو يطلب التشبه م.

و أنت خبيرٌ بأنّه لو حذفت هذه المقدّمة لتمّ الدلالة دونها ? على أنّ المتن خالي عنها. و أمّا قوله: «فلا ينال بكماله إلّا على تعاقبٍ يشبه المنقطع بالدائم» فمحصّله أنّ الشبه و إنْ كان غير مستقرٌ بحسب الشخص، إلّا أنّه مستقرٌ، مستمرٌ بحسب النوع، و يخرج منه تقسيم الشبه الغير المستقرّ إلى انحفاظ النوع و عدمه.

و في قوله: «فلا ينال بكماله» إشارةٌ إلى أنّ المطلوب ليس مشابهةٌ واحدةٌ و لا عدّة ١٠

| ۲. م: انقلک،   | ۱. م : حاله، |
|----------------|--------------|
| ە. م:ئىل.      | ٤. م: كان.   |
| ٨. ص،س: الشبه، | ٧. م: شيء.   |
|                | ە. م: ئىل.   |

ا ﴿ قَ) سَ؛ مَن: عَدُد.

مشابهات، بل جميع المشابهات بوجوه غير مستناهية؛ لكن جسميع المشابهات الغير المتناهية لا يحصل إلا بشبها محفوظ النوع بتعاقب أفرادٍ غير متناهيةٍ في أوقاتٍ غير متناهيةٍ.

و هذا كأنّه جواب سؤالٍ و هو أن يقال: الغرض من الحركة لوكان شبهاً عير مستقرًّ فالمراد إمّا شخص الشبه، أو نوعه، و أيّاً مّا كان يحصل شبه واحدً؛ و حينته يلزم وقوف الفلك.

أجاب: بأنّ المراد: الشبه بكماله أي: الشبه بوجودٍ غير متناهية، و لا يستال إلّا عسلى تعاقب مستمرًّ.

فجملة الكلام إنه إذا ثبت أنّ المراد هو الشبه "بالمعشوق فيإمّا أن يكون المطلوب مشابهة واحدة أو مشابهات غير متناهية و الأوّلان باطلان. و المشابهات الغير متناهية إمّا أن يحصل دفعة أو على التعاقب و التجدّد. و الأوّل باطلاً. فتعيّن أن يكون المطلوب هو المشابهات الغير المتناهية و بحيث لا تحصل إلّا على التدريج في أوقاتٍ غير متناهية .

و أمّا قوله: «فيكون المعشوق تشبّهامًا بالأمور الّتي بالفعل من حيث برائتها بالقوّة ٧»، فمنه يخرج تقسيم الشبه المحفوظ النوع إلى صفات الكمال أو النقصان.

و قوله: «راشحاً عند الخير» أي محرّك السماء في حال استفاضة الكمالات من العقل يفيض عند رشحات الخير ١٠ إلى عالم الكون و الفساد، و يكمل ١١ بها استعداد الموادّ الناقصة. و تلك الإفاضة ليست لغرض في السافل، بل من حيث إنّها تشبّهُ بالعالي.

و قوله: «و مبدأ ذلك في أحوال الوضع» أي: سبب ذلك الشبه الغير المستقرّ هو الوضع. فإنّ الفلك يتحرّك و يستخرج بواسطة تلك الحركة الأوضاع الممكنه من القوّة إلى الفعل، و يحصل له بواسطة كلّ وضع شبه إلى الأمور العالية الّتي هي بالفعل من جميع الوجوه، ثمّ إذا

١. س: لشبه. ٢. ص، س: سبباً، ٣. م: النشيه.

٤. ق: مشايهة ٥. م: + دون أن يحصل دفعةً بل على النعاقب.

٢. م: + سبيل، ٧. م: عن القوّة. ٨ م: + يكون.

٩. م: محرك السماء من حيث. ١٠. ق: الخير. ١٠. ق: الخير.

زال وضع زال الشبه الذي كان بواسطة ذلك الوضع، و إذا حصل وضع آخر حصل شبه آخر، فكما أن نوع الوضع يحفظ بتعاقب الأوضاع يحفظ انوع الشبه بحسب تعاقب المشابهات النيض من معشوقه.

فهناك أربع سلاسل:

سلسلة الحركات،

ثمّ سلسلة الأوضاع،

ثمّ سلسلة التشبّهات،

ثمّ سلسلة الادراكات و الكمالات؟. و الحركات و الأوضاع كمالاتٌ للجسم، و أمّا التشبّهات و ما يترتّب عليها فهي للنفس. و نحن لا نعرف حقيقة ذلك الشبه.

هذا نهاية تقرير الكلام في هذا المقام.

و الاعتراض عليه أنْ تقول: لم لا يجوز أن يكون مراد الفلك <sup>1</sup> محسوساً؟!

[ • ١/١٦-٢/١٦] قوله: الداعي إليه إمّا جذب ملائمٍ أو دفع منافرٍ ٥.

قلنا: الحصر ممنوعٌ، لجواز أن يكون لمعرفته، أو التشبِّه به، أو غير ذلك.

و لئن سلّمناه ٦ لكن لا نسلّم استحاله الشهوة و الغضب على الفلك. و اللازم في البسيط تشابه الأجزاء ٧ المفروضة في الحقيقة، و أمّا تشابه أحواله فغير لازم. و من الجائز أن يكون للفلك شهواتُ غير متناهيةٍ بحسب محسوساتٍ غير متناهيةٍ، كما جاز أن تكون له لذّاتٌ غير متناهيةٍ من معقولاتٍ غير متناهيةٍ.

و لئن نزّلنا عن هذا المقام فلا نسلّم بطلان القسمين الأوّلين. و ما ذكروه^ في بسيانه يقتضي أن لا يكون للفلك مرادٌ أصلاً، إذ لو كان له مـرادٌ فـإمّا أن يـحصل و قــتأمّا، أو

٣. م: و الكمالات.

٧. م: المشابهات.

١. س، ج: ينحفظ

٤. ص: المرلف.

ه. في كلُّ من نسخنا الأربع المخطوطة: ولأنّ طلب المحسوس إنّا للجذب أو للدفع، بـدل: والداعي إليه إنّا جذب ملائم أو دفع منافري. و ما في المخطوطات لابوجد في المطبوعة.

۸ س: ذکره.

٧. ج، س: أجزائه.

٦. م: سلَّمنا.

لايحصل دائماً. و يلزم أحد المحذورين.

على أنّا نقول: إنّما لا يجوز أن يكون المطلوب ذات المعشوق أو حالاً له ا إذاكان ذات المعشوق أو حاله قارّاً دفعي الوجود. فلِم لا يجوز أن يكون المطلوب معشوقاً غير قارّ معفوظ النوع بحسب تعاقب الأفراد؟ أو حالاً من المعشوق كذلك؟ كما ذكروه في الشبه ثمّ بعد ذلك لا نسلّم أنّ الموصوف بصفات كمالٍ غير متناهيةٍ هو العقل. و إنّما يكون كذلك لو اجتمع تلك الصفات فيه بالفعل؛ لكن من الجائز أن يكون اتصافه بها على كذلك لو اجتمع تلك الصفات فيه بالفعل؛ لكن من الجائز أن يكون اتصافه بها على التعاقب. غاية ما في الباب أن يكون حصول تلك الصفات له سابقاً على حصول التشبهات للفلك. و نهذا احتيج إلى الاستدلال على عدم جواز تشبّه الفلك بحاويه. و على تقدير اجتماع الصفات الغير المتناهية يجوز أن يكون هوالمبدأ الأوّل، فلايلزم أن يكون هو العقل.

و لعلُّك ^ لو أنعمت التأمّل ؟ في الدليل أمكنك دفع هذه الاعتراضات أو بعضها. [ ١٤ ]

[۲/۱۲-۲/۱۲] قونه: و ۱۰ تقرير الكلام.

توجيهه: إنّ اختلاف حركات الأفلاك يستلزم اختلاف التشبّهات، و أختلاف التشبّهات يستلزم اختلاف المشبّه ١١ به،

أما الصغرى: فلأن اختلاف الحركات إمّا أن يستند إلى القابل أعني: جرم الفلك أو إلى الفاعل أعني: النفس المجرّدة. لا سبيل إلى الأوّل، لأنّه لو كان اختلاف الحركات مستنداً إلى أجرام ١٢ الأفلاك فلا يخلو إمّا أن يكون لجسميتها من حيث ١٢ الجسمية، و هو محال لأنها مشتركة، و المشتركة لا تكون علّة للاختلاف؛ و إمّا لطبيعتها، و هو أيضاً محال، لأنّ كلّ جزءٍ من اجزاء كلّ فلك يحتمل أن يكون في كلّ جهةٍ و على كلّ على على على عنه من

| ٨. م: له.             | ٣. ق: فإرادةٍ نفي. | ۲۰. ص: ثمّ.         |
|-----------------------|--------------------|---------------------|
| ٤. ق: ذكروا. ص: ذكره. | هرس: ثمّ.          | ٦. ق: نيم.          |
| ۷. م: هر.             | ∧ ق: و لملّك.      | ۹. م: لو تأمكَت،    |
| ۱۱. ص: و.             | ١١. ج: المنشبُّه،  | ۱۲. ق، ص، س: اجسام. |
| ۱۳. ص: + هي.          | ١٤. ج: أي.         |                     |

السرعة و البطؤ. و ذلك يقتضي تشابه أحوالها أ. و هكذا إن كان لهيوليا تها، فإن الجهات بالنسبة إليها متساويةً. فتعيّن أن يكون اختلاف الحركات بسبب /8A26/ النفوس و قد ثبت أنّ حركاتها إراديةً، و اختلاف حركاتها بالإرادة لا يكون إلّا لاختلاف الأعراض، و هي التشبّهات.

و أمّا الكبرى: فلأنّ اختلاف التشبّهات إنّما يكون بحسب اختلاف سياديها، و همي العقول. فيكون اختلاف الحركات ملزوماً لاختلاف المشبّه به؛ لكن الملزوم حقّ، فالتالي مثله.

هذا هو التقرير المحرّر <sup>٢</sup> المنتج لعين المطلوب و هو كثرة المشبه به.

و الشارح جرى على و تيرة المتن، فحاول إيطال نقيض "المطلوب. و ذلك أن المتشبّه به نو كان واحداً لكان التشبّه في جميع الأفلاك واحداً و هو عكس نقيض الكبرى، و نو كان التشبّه في جميع الأفلاك واحداً لتَشابَه الحركات في الجهة و السرعة و البطؤ و هو عكس نقيض الصغرى، ينتج أن المتشبّه به لو كان واحداً لتشابّه الحركات؛ نكن اللازم منتفي، فينتفي الملزوم.

و لا شكّ أنّ في هذا التقرير زيادة مقدّمات لا حاجة إليها. على أنّ انتظام الكلام في الشرح موقوفٌ على تقدير كبرى أهذا القياس، لأنّ قوله: «و ذلك لأنّ الجسم من حيث هو جسمٌ لا تنتهي حركته إلى جهةٍ معينةٍ» أ... إلى آخره بيانها ألا بيان الصغرى، و إنْ كان هو الظاهر. و مع أذلك في تقديم بيانها على بيان الصغرى سوء ترتيبٍ. و من الظاهر إنّ عدم اقتضاء الوضع المعيّن مستدرك في البيان.

ر في الدليل كيف ما يقرّر! نظرٌ من وجوهٍ؛ فإنّ قوله: «يحتمل أن يكون كلّ جزءٍ من أجزاء الفلك على كلّ حدٍّ ١٠» إنْ أريد به الاحتمال في نفس الأمر، فهو ممنوعٌ بالنظر إلى الطبيعة الفلكية الخاصّة أو هيولاه [10]. وإنْ أريد الاحتمال الذهني فهو مسلّمٌ؛ لكنّه لا

|                |                | • ••          |
|----------------|----------------|---------------|
| ١. س: أجزائها. | ٢. م: المجرّد. | ٣. ق: نقيض.   |
| ٤. م: فهر،     | ه. م: في أنَّ. | ٦. ص: الكبرى. |
| ٧. ص: ق: نفسه. | ٨. م: بيانهما. | ۹. م: منع،    |
| وال همية حجلم  |                |               |

## ينتج المطلوب.

فإنْ أجيب بما سيذكره الشارح في آخر الفصل: أنَّ اختلاف الحركات لو استند إلى الطبيعة أو المادّة يلزم أن تكون الحركة طبيعيةً ا

قلنا: لانسلَّم، و إنَّما يلزم لوكانت الحركة مستندةٌ إليها، و هو ممنوعٌ. فإنَّ من الجائز أن يكون رجود الحركة أمن النفس بالإرادة، و يكون عروض صفةٍ لها بواسطة أمر آخر، كما انًا نتحرُك بالإرادة. و أمَّا إنَّ هذه الحركة على سطح الأرض لا إلى جهة السماء، فسليس بالإرادة بل لأنّ البدن لايمكنه الصعود. سلّمناه؛ لكن لا نسلّم أنّ اخستلاف تسحريكات النفس للأفلاك بواسطة اختلاف الأعراض، فلِمَ لا يجوز أن يكون بسبب اختلاف النفوس في القوّة و" الضعف[ ١٦ ]، أو في سائر الاحوال؟؛ فلئن سلّمناه لكن لا نسلّم أنّ اختلاف الأعراض؛ يستلزم اختلاف مباديها. و لِمُ لايجوز أن يتشبّه جميع الأفلاك بعقلِ واحدٍ من جهات متعددة؟ افلابد له من بيان.

## [٢/١٦-٢/١٣] قوله: و اعترض الفاضل الشارح.

لمّا كان تقرير الدليل أنّ وحدة المتشبّه به يستلزم وحدة التشبّه و هي تستلزم تساوي الحركات، قال الإمام: هذا الإلزام لازمٌ عليكم، لاتَّكم قائلون بوحدة المستشبِّه بـ. فـإنّ قولكم: «القلك يريد التشبّه بالعقل» ليس معناه أنّه يريد أن يجعل نفسه مثل العقل<sup>٥</sup>. فإنّ في ذلك انقلاب الحقائق؛ بل معناه أنَّ العقل خرجت كما لاته اللائقة من القوَّة إلى الفعل، و الفلك يريد أن يخرج كمالاتها اللائقة " أيضاً من القوّة إلى الفحل. و ذلك المسعني و هسو خروج الكمالات من القوّة إلى الفعل مشتركً بين سائر العقول، و لا دخل الخمصوصية عقل عقل في ذلك^. فالفلك لا يطلب التشبّه إلا بموجودٍ خرج جميع كمالاته اللائقة ٩ من القوّة إلى الفعل، و هو شيءٌ واحدٌ. فلو كان وحدة المتشبّه به، يستلزم وحدة التشبه ١٠ ثمّ

۲. م: + ني،

٢. م: الحركتين.

۱. ص ج: کان،

٦. ق، ص: + به.

ص: فليم لا يجوز ... الأعراض. ٥. س: مثلاً لعقل.

۷. م، ق: مدخل،

<sup>.4+4.4</sup> 

٨ م: بذلك.

<sup>.</sup> ٦. م: + لزم تساري الحركات بين سائر الأفلاك ليكون النشيّه واحداً في جميع الآفلاك فلو استلزم وحدة النشبه.

تساوي حركات الأفلاك، فيرد عليكم الإلزام أيضاً".

أقول: و يمكن أن يقرّر هذا الاعتراض بأن يمقال ": هذا المعنى و هو استخراج الكمالات اللائقة من القوّة إلى الفعل مشترك بين سائر الأفلاك، فيكون التشبّه واحداً في جميع الافلاك. فلو. استلزم وحدة التشبّه تساوي الحركات لزمكم هذا الالزام.

و جواب الشارح: إنّ غايات حركات الأفلاك تشبّهاتٌ جزئيةٌ، لأنّها غايات حركاتٍ جزئيةٍ لا تشبّه كلّي، و التشبّه الجزئي لابدّ أن يكون لمتشبّهٍ \* به جزئي \*. فلايلزم وحدة المتشبّه بد.

و لا خفاء <sup>٧</sup> أنّ جوابه أطبق على التقرير الثاني، لعدم احتياجه حينئذٍ إلى تقرير هذه المقدّمة القائلة بأنّ التشبّه الجزئي يكون لمتشبّه به جزئي، و هي مفقودة ً في الشرح.

## [٣/١٦٨-٢/١٣] قوله: ذهب قومٌ.

إعلم! أنّ حاصل الكلام في الفصل السابق أنّ اختلاف حركات الأفلاك يدلّ على اختلاف المتشبّه اختلاف الاغراض الّتي هي التشبّهات، و اختلاف التشبّهات يدلّ على اختلاف المتشبّه بد، و ها تان المقدّمتان و إنْ لم تكونا يقينيتن إلّا أنّ الظن واقعٌ بهما؛ و الظنّ في هذا المقام كافي.

ثمّ إنّ قوماً منهم ذهب إلى أنّ اختلاف الحركات ليس لأجل اختلاف الاغراض، بل لأجل نفع السافل، فإنّ الحركات في جميع الجهات سواءً في تحصيل المستصود و هو التشبّه. و الحركة المخصوصة في الجهة المخصوصة على الهيئة المخصوصة المنافعة للسافل، فلهذا اختارها.

و للشيخ في إبطال هذا المذهب طريقان.

- سي سيء سيء المنطقة المنطقة

| ١. م: الأقلاك لزمكم.        | ٢. م: أيضاً،         | ٦. ق، س، س: غال. |
|-----------------------------|----------------------|------------------|
| ٤. م: لتساري.               | ۵. قُ، س: المنشيَّة، | ١، ق: جزئياً.    |
| ٧. م: لا شك.                | ٨. م: ذهبرا.         | ٩. ق: على.       |
| ١٠. ق: على الهيئة للمخصوصة. | ۱۱. م: هیئة،         |                  |

لأجل المعلول حتّى أنّ السكون يحصّل خيرية الفلك كالحركة؛ لكنّه اختار الحركة لأنّها نافعةً للغير. و هذا نقضٌ و إنْ سمّاء الإمام معارضةً [ ١٧ ].

الثاني: إنّه لا يجوز أن يكون هيئة الحركة لأجل السافل، كما لا يجوز أن يكون نفس الحركة لأجل السافل، كما لا يجوز أن يكون نفس الحركة لأجل السافل /SB26/ لاشتراك الدليل. و هذا الطريق هو المعتمد في دفع ذلك المذهب. و لهذا أضرب عن الطريق الأوّل بقوله: «بل إذا كان الأصل»... إلى آخره.

واعترض الإمام على الطريق الأوّل بأنّ مقصود الفلك هو التشبّه، و التشبّه إنّما يحصل باستخراج الأوضاع من القوّة إلى الفعل. و استخراج الأوضاع المّركة، فالحركة أيّة حركةٍ كانت تحصّل المقصود، بخلاف السكون.

و تحرير جواب الشارح: إنّ القوم قدّروا استواء الحركات في تحصيل الغرض، و ذهبوا إلى أنّ اختيار هيئة آللحركة لأجل نفع الغير على ذلك التقدير، و الشيخ أيضاً قدّر الحركة و السكون سواءً في تحصيل الغرض، و جوّز كون اختيار الحركة لأجل نفع الغير على ذلك التقدير آ. ثمّ إنْ منع مانعُ تساوي السكون و الحركة في تحصيل الغرض منع أيضاً تساوي الحركات في تحصيل الغرض، فإنّ الغرض ليس مطلق التشبه؛ بل حصول التشبهات الجزئية بإرادة جزئية ، و لعلّها لاتحصل إلّا من الحركة في هذه الجهة بهذه السرعة.

و الحاصل أنَّ كلام الشيخ نقضُ إجماليُّ. و جواب النتَّض الإجمالي آيجب أن يكون بحيث لا يرد ٢ على أصل الدنيل؛ لكن المنع الَّذي أورده على النقض واردُّ عليهم أيضاً.

و أنت تعرف أن قوله: «ليس مراد الشيخ تجويز السكون على الفلك» [ ١٨ ] قولٌ ماقال به الإمام؛ فهو زائدٌ لا دخل له في الجواب؛ و كذا قوله: «فالعلّة الداعية إلى إسناد أصل الحركة... إلى آخره»، لتمام الجواب دونه.

#### [٢/١٧١..٢/١٤] قوله: فحمله الشيخ.

غ. م: بمطلق.

۷. س: برد.

جمع بين قولي الفيلسوف الأوّل بأنّ<sup>م</sup> المراد من قول الوحدة: إنّ المتشبّه <sup>4</sup> به السعيد

| ٢. م: لأجل الساقل. | ". ق: الأوضاع. |
|--------------------|----------------|
| <b>—</b> 1,        |                |

ه. م: بإرادةٍ جزئية،

٣. ق: و الشيخ... التقدير.

٨ ع: أَنَّا.

٦. م: نقض إجمالي.

٩. ص: الشبه.

واحدً، و من قول الكثرة: إنَّ المتشبَّه به القريب كثيرٌ؛ فلاتنافي بين القولين.

[۲/۱۷۱..۲/۱٤] قوله: لزم تشابه الحركات.

قلنا: لا نسلم، و إنّما يلزم لوكان متشبّهاً به قربياً، و هو ممنوعٌ؛ بل هو متشبّه به بعيد. سلّمنا ذلك، لكن نختار أنّ المتشبّه به هو مع غيره ١.

> [٢/١٧٢-٢/١٤] قوله: و الجواب عن الأوّل. تقريره: إِنّا نختار أنّ ذلك الواحد متشبّة بد.

[۲/۱۲۲-۲/۱٤] قوله: فلايكون هو متشبّها به.

قلنا: لا نسلّم، فإنّ المراد بالمتشبّه به ماله مدخلٌ في التشبّه به. و المبدأ الأوّل كذلك، لأنّه علّة وجود المتشبّه به ٢؛ فله دخلٌ في وجود ذلك.

[7/177.7/10] قوله: في تصوّر $^7$  كيفية صدور التحريك عن الشيء المتصوّر.

أي: كيف يعقل أنّ الشيء بسبب أنّه يتصوّر شيئاً و يدرك كمالاً يحرّك شيئاً آخر؟ و المثال أنّ النفس الإنسانية إنّما على يتعقّل أموراً و ينتقش في قوّة الخيال صوراً لها على سبيل المحاكاة لعلاقة لها بالنفس، فيسري الإنفعال إلى البدن و يعرض له حركة و دهشة . ف عكما أنّ حدوث الانفعال في قوّة الخيال و هو يوجب حدوث الإنفعال في قوّة الخيال و هو يوجب حدوث الإنفعال في قوّة الخيال و هو يوجب حدوث الإنفعال في فوة الخيال و هو يدوجب خدوث حركة البدن فلا يبعد أن يكون استمرار انفعال نفس الفلك موجباً لاستمرار انفعال خيال الفلك، و هو يستتبع دوام حركة الفلك [ ١٩ ].

[٣/١٧٤-٢/١٦] قوله: القوّة قد يكون على أعمالٍ غير متناهيةٍ.

النهاية و اللانهاية يعرضان الكمّ آبالذات، و ما ليس بكمّ بالذات بسبب كمّيةٍ. و القوئ

۲. س: به.

٦. م: لكُم.

١. ص، ق، س: هذه النعليفة بتمامها وقعت بعد النعليفة النالية.

ه. ق: أنفسنا... في.

٤. م: ريما.

٣. ق، ص: تصرّر.

۷. ق: سېب،

ليست المكتبات، و نهاياتها و لانهاياتها بحسب كمّية آثارها، إمّا الانفصائية و هي عدد آثارها، وإمّا الاتصائية و هي زمانها . أمّانهاياتها ولانهايتها بحسب عدد حركاتها فهو آثارها، وإمّا الاختلاف بحسب العدّة؛ وأمّا نهايتها ولا نهايتها بحسب زمان حركاتها فلمّاكان الزمان مقداراً كمّا يمكن أن يفرض اللانهاية فيه في جانب الازدياد، واليمكن أن يُفرض في جانب الانتقاص. فهما إمّا في جانب الازدياد فهو الاختلاف بحسب المدّة، و إمّا في جانب الانتقاص فهو الاختلاف بحسب المدّة. ولمّا استحال وجود القوّة الغير المتناهية بحسب الشدّة لأنّ حركتها حينئذ إمّا أن تقع في آن، و هو محال، لاستحالة وقوع الحركة في الآن؛ وإمّا أن تقع في زمان، فيكون حركتها في نصف ذلك الزمان أشدّ، فلا تكون القوّة المفروضة غير متناهية في المدّة؛ هذا خلف الم يعتبر الشيخ اللانهاية بحسب المدّة، بل المدرة، فإنّها متناهية بحسب المدّة؛ و هو ظاهرٌ بحسب العدّة و المدّة؛ أيضاً، لأنّ حركتها واحدةً و أمّا مثال الاتناهي فحركة الفلك ، فإنّها غير متناهية بحسب المدّة. و هو ظاهرٌ، و بحسب العدّة، لأنّ اللفلك أدواراً غير متناهية و كلّ دورةٍ حركة، المدّة، و هو ظاهرٌ، و بحسب العدّة، مناهية بحسب المدّة. و مو ظاهرٌ، و بحسب العدّة، مناهية بحسب المدّة. و مو ظاهرٌ، و بحسب العدّة، مناهية بحسب المدّة أيضاً مناهية و كلّ دورةٍ حركة، فلمركة الفلك تشتمل على حركاتٍ غير متناهية.

و فيه نظرٌ؛ لأنّ انقسام حركة الفلك بحسب الفرض. و أمّا في الواقع فهي متصلةً وأحدةً من الأزل إلى الأبد، و الانقسام الفرضي لوكفي لم تكن حركة المدرة متناهيةً [ ٢٠ ].

وأمّا الشارح نقد قسّم النهاية و اللانهاية إلى ثلاثة أقسام، فإنّهما تلحقان الكمّ لذاته، أو ماله كميّة كالجسم، أو لشيءٍ ١ تتعلّق به كميّة كالقوى، فإنّها يتعلّق بها شيءً له كميّة و هو عملها. و أشار بقوله: «فمنها ما يعرض للكمّ المتّصل» إلى القسم الأوّل، فإنّ النهاية و اللانهاية إذا عرضتا ١٢ الكمّ "الذات فإمّا أن يكون عروضهما للكمّ المتّصل ١٤، فهما نهاية

| ۱. ص: س: ليس.  | ٢. م: أمّا نهاياتها. | ٣. م: فهو.         |
|----------------|----------------------|--------------------|
| ٤. س: أخر.     | ه م: له.             | 7. م: و.           |
| ٧، ص: استحالت. | ٨٠٩: + و.            | ۾ ص: + هي.         |
| ۱۰.س: لا.      | ١١. س، ق: بالشيء،    | ۱۲. س، ق، ج: عرضا، |
| ١٣. م : للكمّ. | ١٤. س: المنفصل.      |                    |

المقدار و لانهايته؛ و إمّا أن يكون عروضهما للكمّ المنفصل فهما نهاية العدد و لا نهايته. و المقدار اكما يمكن أن يزداد إلى غير النهاية فيكون لا نهايته الا نهاية المقدار لا تصاله، يمكن أن ينقص إلى غير النهاية، لأنَّه قابلٌ للانقسام و الانفصال /5A27/ دائماً؛ لكنَّه عند انفصال الأجزاء يكون كمَّأ منفصلاً. فيكون لا نهايته لا نهاية العدد.

و قوله: «و الشيء الّذي " له مقدارً» إشارة الله القسم الثاني من الأقسام الثلاثة. و إلى الثالث أشار بقوله: «و أمّا الشيء الّذي يتعلّق به شيءٌ ذو<sup>ع</sup> مــقدارٍ». فــفرض النــهاية و اللانهاية في القوىّ إمّا بحسب مقدار عملها، أو بحسب عدد أعمالها. فإنَّ كان بحسب عدد أعمالها فإنْ كان "أعمالها غير متناهيةٍ فالقوّة غير متناهيةٍ، وإنْ كانت متناهيةً فمتناهيةً، و إِنْ كانت أكثر كانت أقوى. و إِنْ كانت " بحسب متدار العمل فإمّا أن يعتبر فيه وحدة العمل أي<sup>٧</sup>: يكون عملٌ واحدٌ يقع في أزمنةٍ مختلفةٍ، فإنْ وقع ذلك العمل في الزمان الّذي في غاية القصر بل في الآن، فالقوّة غير متناهيةٍ، و إلّا فمتناهيةً. وكلّما كان الزمان أقصر كانت القوّة أقوى؛ و إمّا أن لا يعتبر وحدة العمل بل يكون المعتبر هو^امتداد الزمان فقط، فالقوّة إن عملت في زمانٍ غير متناهٍ سواءً يعمل في ذلك الزمان الغير المتناهي أعمالا متعدّدةً متتاليةً أو عملاً واحداً فهي غير متناهيةٍ، و إنْ عملت في زمانٍ متناهٍ فهي متناهيةٌ. و متى كان زمان العمل أطول كانت القوّة أقوى.

و فيه نظرٌ؟ لانًا لو فرضنا حركة قوّة مأة ذراع في عشر ساعات [٢١]، و حركة قوّةٍ أخرى مأتي ذارع في ساعتين يلزم على ما ذكره أن القوّة الأولى يكون أقوى ٩، و ليس كذلك. و الحقّ في التقسيم ما ذكرنا.

[٢/١٧٧-٢/١٦] قوله: و الحركات الَّتِي تفعل حدوداً.

الغرض بيان أنَّ ' الحركة الحافظة للزمان ليست إلَّا المستديرة، و ذلك مـبنيٌّ عــلي

١. س: ر لا تهايته و إنا... و المقدار،

٤. ص: له.

٣. س: الَّذِي.

۹ ج: مغوی.

٧. م: أو.

٦. ق، ص: كان.

١٠. ص: أَنَّ.

٨. ص: هو.

٣. س، س: تهایة.

ه, س: بحسب... کان.

#### مقدّمتين:

إحديهما: أنّ الزمان مقدار الحركة،

و الثانية: أنّ الزمان لابداية له و لانهاية له الدركة إمّا حركة واحدة مستديرة، أو حركة للزمان حركة لابداية ولانهاية لها. فتلك الحركة إمّا حركة واحدة مستديرة، أو حركة واحدة مستقيمة، أو حركات مختلفة. فهذه أقسام ثلاثة. و القسمان الأخسران باطلان؛ فتعين الأوّل.

أمّا أنّه لا يجوز أن يكون الحركة الحافظة مستقيمةً، فلأنّ كلّ حركةٍ مستقيمةٍ منتهيةً إلى السكون، إذ المتحرّك بالاستقامة إمّا أن يذهب على استقامته إلى غير النهاية و هو محالً و إلّا لزم وجود أبعادٍ عير متناهيةٍ، و إمّا أن يرجع و ينعطف، فحيننذٍ تفعل تلك الحركة حدّاً معيناً و نقطةً هي نهاية الذهاب، و بداية الرجوع أو "الانعطاف. فيكون حركات مختلفة لا حركة واحدة، و قد فرضته حركةً واحدةً! هذا خلفً!

و فيه نظرً؛ لأنّا لا نسلّم أنّ الحركة لو انعطفت لانعطفت عن الذاهبة. لِمَ لا يجوز أن يكون الحركة الذاهبة و المنعطفة واحدةً على الاتّصال؟ فإنّا إذا توجّهنا إلى غايةٍ على مسافةٍ فيها انعطاف فنحن نعلم بالضرورة إنّا إذا وصلنا إلى زاوية الانعطاف لم تمنقطع حركتنا [٢٢]، بل استمرّت على اتّصالها.

و أمّا أنّها " يمتنع أن تكون الحافظة للزمان حركات مختلفة، فلامتناع اتصال الحركات المختلفة من غير تخلّل السكنات [ ٣٣ ].

و الحجّة المشهورة فيه أنّ الحركات المختلفة لها حدودٌ في المسافة، فالمتحرّك إلى حدّ من تلك الحدود إنّما يكون واصلاً إليه في آنٍ، لأنّ الوصول آنيَّ، فإنّه لو وقع في الزمان ففي نصفه إمّا أن يحصل الوصول، أو لا. فعإنْ لم يحصل لم يكن ما فرضناه زمان الوصول [ ٢٤]، وإنْ حصل لم يكن حصوله في ذلك الزمان؛ بل في نصفه. ثمّ إذا جاوز ذلك الحدّ صار مبايناً أو مفارقاً له. و المباينة و المفارقة إنّما "تحصلان في آنٍ، فلا يخلو إمّا أن

۳. م: ر.

٦. م: إنَّها،

١. ج، ص: له.

۲. بع: بعد.

ه, م: استمرّ.

٤. ج: لا تقطمت.

٧. م: الما.

يكون آن الوصول عين آن المفارقة و هو محال، و إلّا لزم أن يكون مفارقاً واصلاً في آن واحد، أو غيره. فإمّا أن يتخلّل بين الآنين زمان، أو لا. فإنْ لم يتخلل يلزم تتالي الآنات، و هو محال، فإنّه نو اجتمع آنات محصل منها "امتداد و الامتداد الزماني ينطبق على الحركة و المسافة، فيلزم وجود الجزء الذي لا يتجزّي. و إنْ يتخلل بينهما زمان فهو زسان السكون، لأنّ المتحرّك في ذلك الزمان لا يتحرّك إلى ذلك الحدّ، إذ التقدير أنّه وصل إليه؛ و لا عنه، لأنّه ما ابتدا بالمراجعة و المفارقة.

و نقضها الشارح بالحدود <sup>ه</sup> المفروضة في المسافة حتّى يقال: المتحرّك إلى كلّ <sup>٦</sup> حدًّ يُفرض في المسافة إنّما يكون واصلاً إليه في آنٍ... إلى آخر الدليل.

فإنْ قلت: لا نسلّم أنّ المتحرّك واصلٌ \إلى الحدّ المفروض، فإنّ الحدّ المفروض معدومٌ في الواقع و الوصول إلى المعدوم محالٌ فضلا عن الوصول في آنٍ:

قلت: لا معنى للوصول إلى الحدّ المفروض إلّا الحصول في حيّزٍ، بحيث إذا قُرض ذلك الحدّ موجوداً كان الحصول في ذلك الحيّز عنده. و الوصول بهذا المعنى ضروريّ، و النقض به لازمٌ.

و إنّما قيّد الحدود بالمفروضة لأنّه لو نوقض بالمسافة الّتي يكون فيها حدودً^ بالفعل فريّما يلزم السكنات في مثل <sup>9</sup>المسافة [ ٢٥ ].

كما أورد الشبيخ نقضين:

الأوّل: إنّا إذا ركبنا كرةً على دولابٍ دائمٍ ١٠، و فرض فوقها سطحٌ بسيطُ ١١ بحيث يلقاها عند الصعود و الكرة تصير مماسّةً لذلك السطح ثـمّ تـصير لا مـماسّة فـيلزم أن يكون ١٢ بين الآنين سكونٌ.

الثاني: إنّ المسافة إذا حصلت ٢٢ فيها /SB27/نقطُّ بالفعل بأنّ كان بعضها أسود و بعضها

| ۳. خ: منها.              | ۲. م: آئان.     | ۱. م: و أصالاً مفارقاً. |
|--------------------------|-----------------|-------------------------|
| ٦. ص: لكل.               | ه. بع: بالحدِّ. | غ. م: لم.               |
| ۹. م: + <del>ت</del> كك, | ٨. س: الحدود.   | ۷. م: وصل.              |
| ۱۲، ج، من: يحصل.         | ۱۱. ق: پسيط،    | ١٠. م: + الحركة.        |
|                          |                 | ۱۳. م: حصل،             |

أبيض، أو كان أجزائها منضودة على التماسّ يلزم الوقوفات عند تلك الحدود.

ر حاصل جواب الشيخ التزام ١ السكون فيها ٢.

و أورد الإمام النقض بمماسّة كلّ كوكب لنقطةٍ معيّنةٍ من الفلك المحيط بفلكه، كما إذا كان في ذروة التدوير على أوج حامله، أو في حضيض التدوير و حضيض حامله. و بوصول الكوكب إلى الأوج و الحضيض و مسامتها لنقطة الاعتدالي على و هذه النقوض أيضاً بحدودٍ مفروضةٍ.

# [٢/١٧٩-٢/١٧] قوله: و قد أبطلها ٥ الشيخ في ١٩الشفاءه

لمّا كانت المفارقة و المباينة هي حركة الرجوع فهيهنا آنان: آنٌ يـقع فـيه البـتداء الرجوع؛ و آنٌ يصدق على المتحرّك الراجع إنّه مفارقٌ مباينٌ. فلا شكّ أنّه يصدق عليه في كلّ آنٍ يُفرض في زمان الرجوع أنّه متحرّكٌ مفارقٌ.

فإنْ أرادوا بآن المباينة هو الأوّل فلا نسلّم المغايرة بين الآنين، لجواز أن يكون هذا الآن عين آن الوصول الذي هو انتهاء الذهاب حتّى يكون هذا الآن فصلاً مشتركاً بين زماني الحركتين اعني: زمان الذهاب و زمان الرجوع. فإنّ نسبة الآن إلى الزمان نسبة النقطة إلى الخطّ ان كما أنّ النقطة عارضةً للخطّ كذلك الآن عارض للزمان، وكما أنّ النقطة يمكن أن تكون فصلاً مشتركاً بين خطّين ١١، أي: تكون بدايةً لخطّ و نهايةً لآخر، كذلك الآن يمكن أنْ يكون فصلاً مشتركاً بين الزمانين.

و إنْ أرادوا بآن المباينة هو الثاني فلا نسلّم أنّ ١٦ الزمان المتخلّل بين آن الوصول و هذا الآن زمان السكون، بل زمان الحركة و هو بعض حركة الرجوع، فإنّ كلّ آن ١٦ يفرض من آنات حركة الرجوع يتخلّل بينه و بين آن ابتداء الرجوع بعض حركة الرجوع.

| ١. ص: إلزام،       | ۲. س: فيهما.      | ٣. ص: 4 الندرير.          |
|--------------------|-------------------|---------------------------|
| ٤, ج، س: الاعتدال. | ٥. ق: ابطل.       | ٦. س، من: كان،            |
| ٧. م: فيها.        | ٨٠ ص: + و،        | ٩. ق: الحركتين أعني زمان. |
| ۱۰. م: + و.        | ١٦. ج، س: الخطين. | ۱۲. م: + يكرن.            |
|                    | •                 | •                         |

و وجّه الإمام الحجّة بالوصول و اللاوصول بأنّ الحركة الواصلة إلى حدَّ معيّن فالقوّة المحرّكة إليه موجودة حال الوصول لاستحالة الوصول من غير علّةٍ، و الوصول آنيّ لا كالحركة، فإنّها لا تقع في الآن. وإذا زال الاتّصال عن القوّة المحرّكة يكون زوال الوصول في آن آخر، و بين الآنين زمان السكون.

و لا شك أنّ الاعتراض واردٌ عليه اليضا، لجواز أن يكون الوصول التي آنٍ هو طرف الزمان الذي يحصل اللاوصول في كلّه. و قدصرّح به الشيخ حيث قال: «و كذلك إن اوردوا بدل لفظ العباينة اللامماسّة، إذ لا فرق بين الوصول و المماسّة و اللاوصول و اللامماسّة». و كأنّ نقل هذا الكلام من الشارح إنّما هو للتنبيه على تزييف توجيه الإمام. على أنّه حمل المحرّك الموصل على التوّة المحرّكة. و حينئذ يكون التعرّض له و لوجوده في آن الوصول مستدركاً في الاستدلال، إذ يكفي أن يقال: الحركة الواصلة إلى حدًّ يكون وصولها إلى ذلك الحدّ آني و زوال الوصول عنه في آن آخر. و أمّا آن الوصول عن القوّة فلا دخل له في الدلالة.

ثمّ إنّ الشارح قرّر الحجّة بميلين كما صرّح به الشيخ في الشفاء و النبحاة. و تقريرها: إنّ الحركة الموصلة إلى حدّ إنّما يصدر عن علّةٍ موجودةٍ، و تلك العلّة لها اعتباران:

أحدهما: كونها مزيلةً للمتحرّك عن حدِّمًا مقرّبةً له إلى الحدّ الآخر، و يسمّى ١٠ بهذا الاعتبار ميلًا، إذ لا معنى للميل و الميلان إلّا الانصراف عن حدٌّ و التوجّه إلى آخر.

و ثانيهما: كونها! اموصلةً إلى الحدّ الذي يتوجّد إليه ١٠. و من البيّن المكشوف أنّ معنى الاتّصال إلى الحدّ غير التقريب. و بهذا الاعتبار لا يسمّى ١٠ ميلاً و إنْ كان الموضوع واحداً. فتلك العلّة موجودة بهذا الاعتبار في آن الوصول، لأنّه علّة الوصول، و العلّة باقيةً مع بقاء المعلول. فإذا انصرف عن ذلك الحدّ فلابدٌ من وجود ميل آخر. لأنّ حركة الذهاب

|               | •             | _                        |
|---------------|---------------|--------------------------|
| ۱. ص: له،     | کُرج: +له.    | ۲، ج، ص: أورد،           |
| ٤. ص: النبيه، | ە. ق: + زسان. | ٦, ج: في آن.             |
| ۷، م: په،     | . ۸ ص: لتا.   | ٩. م: + الَّذِي يترجُّه. |
| ۱۰، م: ليس.   | ۱۱۰. س: کونه. | ١٢. ق: + الَّذِي.        |
| ۱۳. م: ست     |               |                          |

و حركة الرجوع مختلفتان و يستحيل حصول الحركتين المختلفتين عن ميل واحد. و هذا الميل يوجد في آن آخر و إلّا لزم اجتماع ميلين مختلفين في آن واحد؛ و أنّه محالً. و بينهما زمان السكون لانتفاء الميل، لأنّه لو وجد لكان إمّا مقرّباً إلى ذلك الحدّ فلا يكون واصلاً إليه، و قد فرضنا الوصول اليه؛ هذا خلف، و إمّا أن الكون مبعداً عنه فيكون زائل الوصول و هو بعد لم يزل وصوله. فتعيّن إنّه لا ميل الله فلاحركة.

و النظر في هذا التوجيه من وجوهٍ:

أحدها: أنّ في قوله: «الحركة الموصلة إنّما تصدر عن علّةٍ» مساهلة [٢٦]، لأنّ الميل آلةً للطبيعة ـكما تقرّر، فكيف صار مصدراً للحركة؟!

و لو<sup>٣</sup> قال: الحركة الموصلة إنّما توجد بسبب علّةٍ موجودةٍ و لتلك العللة اعــتباران؛ الخلّص <sup>٤</sup> عن الإشكال.

ثانيها: أنّه يكفي في الاستدلال أن يقال: وصول الجسم المتحرّك إلى حدّ إنّما هو بسبب الميل المحرّك ٥؛

فلا بدّ أن يكون موجوداً في آن الوصول، لاستحالة وجود المسبّب بــدون الســب. فالقول بأنّ له اعتبارين يسمّى بأحدهما ميلاً و لا يسمّى بالآخر مستدرك لادخل له في الاستدلال.

و يمكن أن يقال: إنّه جواب سؤالٍ، و هو: أنّ الميل إنّما ينبعث عن القوّة المحرّكة لأجل الحركة، فإذا انعدمت الحركة فلينعدم^الميل، فكيف يوجد في حال الوصول؟!

فأجاب ؟: بأنّ الميل من شأنه إنّه مزيلٌ للجسم عن حدٍّ آخر. و إذا `` وصل الجسم زال عنه الإزالة و بقى الاتّصال إلى الحدّ، فهو ينعدم في حال الوصول من حيث الإزالة موجودٌ من حيث الاتّصال.

و ثالثها: أنَّه لا حاجة في الدليل إلى التعرّض للميل الأوّل، إذ يكفي أن يقال: تحرّك

| ١. ج: أَنْ.          | ۲. م : + له.    | ۲. م: لو.      |
|----------------------|-----------------|----------------|
| ٤. م: لتخلّص.        | ٥. م: المتحرّك، | ٦. م: ر التول. |
| ٧. ص: الرصول مستدرك. | ٨. م: فيتمدم.   | ٩. ق: أجاب     |
| ، ١. م: قإذا.        |                 |                |

الجسم إلى حدٍّ. فوصوله إلى ذلك الحدِّ آني، ثمّ إذا تحرَّك عن ذلك الحدَّ فقد زال وصوله و إنّما يكون زوال وصوله و حركته عن ميلٍ حادثٍ، و حدوثه ليس في جميع زسان اللاوصول بل في طرفه. فيكون في طرفه زوال الوصول، فلايكون فيه الوصول [ ٢٧] . فهناك آنان: آن الوصول أ، و آن اللاوصول، و بينهما زمان السكون.

و الجواب: أنَّ ماقرَّره الشيخ مبناه على امتناع /5A28/اجتماع ميلين، فـلا بـدَّ مـن التعرَّض للميل الأوَّل. و أمَّا ماذكرتم فهو طريقٌ ٢ آخر في الدلالة، و تعيين الطريق غير لازم.

و رابعها: إنّ هذه الدلالة " يتمّ بدون المقدّمة القائلة بأنّ الميل آنيٌ ليس كالحركة؛

فنقول: هذا بالحقيقة <sup>ع</sup>ليس مقدّمةً في الدليل، بل جوابٌ لسؤالٍ أمقدّرٍ عسى أن يقال: الميل لاخفاء في أنّه يستمرّ<sup>٦</sup> و يبقى زماناً كالحركة، فلِمَ لايجوز أن يكون الميل زمانياً كالحركة؟

أجاب: بأنّه ليس كالحركة [ ٢٨ ], فإنّهما و إنّ وقعا في الزمان إلّا أنّ الميل يوجد في الآن و يستمرّ، و الحركة لاتقع إلّا في الزمان.

و خامسها: إنْ أردتم بقولكم: « السيل علّة الوصول» أنّه علّةٌ موجبةٌ له، فهو ممنوعٌ. وإنْ أردتم أنّه علّةٌ معدّةٌ للوصول، لعدم اجتماع العلّة المعدّة مع المعلول.

و سادسها: إنّه إذا وصل المتحرّك إلى حدَّ يتوجّه إليه فلو وجب بقاء الميل الموصل في ذلك الحدّ لزم أن يكون الجسم إذا تحرّك إلى حيّزه الطبيعي يبقي الميل الموصل فيه مادام في حيّزه، لكنّهم صرّحوا بخلافه.

و يُمكن أن يجاب عنه: بأنّ الحجر إذا تحرّك من الهواء إلى حيّزه الطبيعي فلا شكّ في بقاء ثقله^ [ ٢٩ ]، و لكن ثقله مادام في الهواء كان مزيلاً مقرّباً و بهذا الاعتبار هو ميلٌ، فإذا وصل إلى حيّزه كان ثقله موصلاً و يبقى مادام في حيّزه الطبيعي، و الذي زال هو الميل من

٣. س: + إنَّما.

١. ص: بل في ... اللاوصول. ٢.

۲. م: دلیل. ۵. م: سؤال.

٤. م: في الحقيقة,

٦. م: مستمرّ،

٨ ص ق: ـ ر.

٧. ق: الميل.

# حيث أنَّه ميلٌّ.

و سابعها: أنّ الثابت امتناع اجتماع الميلين أ، و أمّا امتناع اجتماع المحرّك الموصل و الميل الثاني فممنوعٌ أ. و ذلك لأنّ الثابت امتناع اجتماع الميلين لأنّ احدهما مقرّبٌ إلى حدًّ، و الآخر مبعّدٌ عنه. و هذا لا يتأتّى في المحرّك الموصل.

و جوابه: إنّ من البيّن امتناع أن يكون جسمٌ فيه بالفعل الاتّصال إلى حدٍّ، و فيه بالفعل التنحّي عنه [٣٠].

و ثامنها: إنّ الحجر إذا تحرّك في الهواء قسراً و ضربنا " يدنا في أثناء حركته عليه حتّى أنزلناه، فلا شكّ أنّ يدنا تحرّك بالمشائعة في جهة النزول [٣١]. فلو سكن الحجر وجب سكون يدنا أيضاً، لكن حركة اليد معلومة قطعاً.

و تاسعها: أنّ الحركة لمّا انحصرت في الطبيعية الإرادية و القسرية ، كذلك السكون الذي هو مقابلها منحصر أن الأقسام الثلاثة، فلو سكن الحجر المقسور في الهواء كان سكونه إمّا طبيعياً أو إرادياً و هو ظاهر الاستحالة؛ و إمّا قسرياً، و ليس كذلك، إذ لا قاسر ثمّة أصلاً.

فنقول: يجوز أن يكون امتناع وجود الميلين هو سبب وجوب السكون، كِما أنّ امتناع الخلأ قد يكون سبب الحركة التخلخلية.

## [٢/١٨٢\_٢/١٧] قوله: و الحدّ أعمُّ من النقطة.

لمّا كان الدعوى و هي أنّ الحركات المختلفة يمتنع أن تتُصل من غير تخلّل سكون غاية يتناول أنواع الحركات سواء كانت^ في أينٍ أو كمّ أو كيفٍ أو وضعٍ، كان الأولى أن يعبّر عن الحركات المختلفة بالّتي تفعل حدوداً، لأنّ كلّ حركةٍ من الحركات يتوجّه إلى غايةٍ فهي ينتهي ألى الحدود النقطة "أ

| l          |              |              |
|------------|--------------|--------------|
| ۲. س:جرينا | ۲. س: ممتوع، | ١. ج: ميلين. |

بع، س: بتحوك.
 ٥. م: النسرية و الإرادية.
 ٢. ج: منحصرة.

٧. م: وجود ٨ م: منتهي.

١٠. م: الشيخ النفطة إلى الحدود.

الأنّ البيان في الحركة الأينية أسهل. فلهذا اخصّص الدعوى بعد ما عمّها.

[٢/١٨٣-٢/١٧] قوله: و إنَّما وصف تلك الحركات بأنَّها هي الَّتي يقع بها الوصول.

هذا ليس بوصفي للحركات، بل هو محمول عليها. فلو قال: «إنّما حمل على الحركات المنتهية كان أظهر [٣٧]. وإنّما حمله عليها لأنّ الحركات الفاعلة اللحدود هي الحركات المنتهية المنقطعة. والحركات المنتهية المنتقطع بالوصول البعم إلى حدود المسافة. وإليه أشار بقوله: «لأنّ الحركة المتوجّة إلى حدِّ من حدود المسافة وإنْ لم يكن هر الحدّ الذي توجّهت إليه الحركة (بّما يتوجّه إلى حدِّ من حدود المسافة وإنْ لم يكن هر الحدّ الذي توجّهت إليه الحركة [٣٣]؛ وهذا ليس بيان فائدة الله المقدّمة في الاستدلال، بل إبيان صدقها. والفائدة أنّه لو اقتصر على انتهاء الحركات المنتقلة في آنٍ اثم إذا ابتدأت حركة أخرى يكون ابتدائها في آنٍ أخر وبين آنين زمان لم يتمّ، لجواز أن يكون آن ابتدأء الحركة الأولى. فلابدّ من الدلالة على تغايرهما. فقد بأن لك أنّ المراد هو آن المنتقلة في آلي تفعل حدوداً حدود الحركة، وهي نها ياتها و انقطاعاتها كما عرّم به الشيخ في الشفاء، و في أقوله: «هي الّتي يقع بها الوصول»، أي؛ وصول الجسم صرّم به الشيخ في الشفاء، و في أقوله: «هي الّتي يقع بها الوصول»، أي؛ وصول الجسم المتحرّك إلى الحدود؛ أي الدحود المسافة. و ذلك ظاهرً.

و أمّا قوله: «فالحركة الّتي يقع بها وصولٌ بالفعل فهي منقطعةٌ» فـهو عكس المــقدّمة المدكورة أي: الحركة الواصلة إلى حدّ من حدود المسافة منقطعة ١٠ منتهيةً.

و أنت تعلم أنّ إتمام البرهان ليس يتوقّف على هذا العكس، مع أنّ ما تقدّم من التعرّض واردٌ عليه. و لعلّه إنّما ذكره لأنّ قوله: «هي الّتي يقع بها الوصول» دالٌ على الحصر و المساواة؛ لكن من الجائز أن لا يكون هذا المفهوم مراداً، و إنّما المراد منطوقه فقط، أو

| ٣. م: المنتهية | ٧. م: القاصلة.   | ٦. م: و لذلك.             |
|----------------|------------------|---------------------------|
| ە. سى: ھو.     | هية المنقطعة.    | .٤. مُ: + و الحركات المنه |
| الدم؛ هي،      | ٧. م: آڻ.        | ٦. ص: على.                |
|                | ١٠. م: المتغطمة. | ٩. ج: ر،                  |

للتنبيه اعلى أنَّ وجود حدود المسافة يستدعي وجود حدود الحركة، و هو ممنوعُ. غاية ما في الباب انقراض الحدود في الحركة، و أمَّا وجود حدٍّ في الحركة حتَّى تنقطع تلك الحركة و تبتدئ حركةُ أخرى مخالفةٌ لها فلاً

و أمّا قوله: «و الحركة الواحدة الّتي لا تنقطع لا يقع بها وصولٌ إلّا بالفرض» فهو عكس نقيض العكس. /8B28/ و ليت شعري إذا لم يثبت وصول الحركة الواحدة كيف يستقض الحجّة المشهورة بالحركة الواحدة الواصلة إلى الحدود المفروضة ؟! [ ٣٥] و ما ذلك إلّا تناقضٌ محضّ!

[٣/١٨٤-٢/١٨] قوله: و أشار إلى إمكان وجوده في آنٍ بقوله: فإنّ الإيصال ليس مثل المفارقة. هذه آ إشارة الى إمكان الوجود أبعد الاستدلال على الوجود. و هو هذيان و الأولى أن يقال: إنّه جوابٌ لسؤالي ذكرناه في الميل.

[٢/١٨٤-٢/١٨] قوله: ثمّ أثبت بعد ذلك الآن الثاني.

لمّاكان حاصل الدليل أنّ هيهنا آنين: آن الوصول و آن اللاوصول [٣٦] و بينهما زمان السكون و فرغ عن إثبات الآن الأوّل، شرع في إثبات الآن الثاني. و إنّما قال: «يزول عن المحرّك كوند موصلاً» لأنّ المحرّك الموصل أصليّ و هو الطبيعة أو الإرادة أو القاسر، و غير أصليّ و هو الطبيعة أو الإرادة أو القاسر، و غير أصليّ و هو الميل. و إنْ انعدم في جميع زمان زوال الوصول إلّا أنّ الطبيعة مثلاً باقية و زال عنها ألا يصال.

و نقائلٍ أن يقول: حمل المحرّك الموصل فيما سبق على الميل، و الضمير في قول الشيخ: «ثمّ إنّه يزول عنه كونه موصلاً» يرجع إلى ذلك المحرّك أ؛ فحمله هيهنا على الطبيعة ينافي ذلك [٣٧]. و لهذا حمل الإمام المحرّك الموصل على القوّة الجسمية في آن الوصول موصلة بالفعل ثمّ يزول عنها الوصول في زمان المفارقة. و الآن الّذي يصير فيه أ

| ۱. س، ص: و النبيه.             | ۲. ق : من،      | ۳. س: و هذه.   |
|--------------------------------|-----------------|----------------|
| ع. ص: الوصول،<br>ع. ص: الوصول، | ٥. م: ذكره.     | ٦. ق: المتحرّك |
| Jite ie W                      | م سروف: +الموصل | ٩ م: لمه       |

غير موصلةٍ غير الآن الّذي يصير ' فيه موصلةً، فبينهما زمان سكونٍ. و قد مرّ ما فيه ا و الصواب أن يسقال: إذا زال وصول الجسم المستحرَّك إلى الحددُّ المستوجَّه إليه و فارقه "[ ٣٨]، فهناك أمران: انعدام الميل بالمرّة، و زوال الإيصال عنه؛ لكن لم تثبت بعد أنّ الميل الأوّل يمتنع أن يوجد في زمان المفارقة، و زمان الوصول ثابتٌ بالفرض. و الكّلام يتمّ من غير حاجةٍ إلى إثبات انعدام الميل، فلهذا لم يقل ثمّ ينعدم في جميع زمان مفارقته المتحرّك عن الحدود ٢؛ و ذلك ٤ لأنّ المتحرّك الموصل موجودٌ في آن الوصول. ثمّ زوال الوصول إنّما هو بسبب الحركة الثانية، و الحركة الثانية إنّما هي بسبب الميل الثاني. لكن حدوث° ميل الثاني لا يكون في أن الوصول، و إلّا لاجتمع الميلان المختلفان في أنٍ، و هو محالً، بل في آنٍ آخر فيه اللاوصول [٣٩].

و غاية تقرير كلام الشارح في إثبات الآن الثاني أن يقال: زوال الوصول و إنَّ استمرَّ زماناً إِلَّا أَنَّ حدرته آنيَّ. لأنَّ الميل الموصل موجودٌ في زمانٍ ثمّ صار غير موصلٍ فـي زمانٍ آخر. فلابدً أن يكون بين الزمانين آنٌ. فذلك الآن لا يجوز أن لا يكون ٦ آن الوصول و لا آن اللاوصول لامتناع ارتفاع النقيضين، و لا يجوز أيضاً اأن يكون آن الوصول، لأنّ السبب الموصل في زمان الوصول موجودٌ و الشيء الموجود ما لم يرد عليه ما يعدمه لم ينعدم. و الوارد الّذي يوجب انعدامه ^ هو الميل الثاني الّذي هو ضدّه، فما لم يطرأ الميل الثاني لم ينعدم السبب الموصل، و حصول <sup>9</sup> الميل الثاني لايكون في جسميع الزمان اللاوصول، بل في طرف الزمان اللاوصول الّذي هو الآن الفاصل، فيكون فيه اللاوصول، لآله معلوله.

و فيه نظرًا لأنَّ الَّذي ثبت أنَّ الوصول آنيُّ. و أمَّا استمراره في زمانٍ فيتوقَّف عــلى سكونه [٤٠]، ضرورةً أنَّه إذا فارق الحدّ لم يبق الوصول، فلو أثبتنا ١٠ الوصــول ١٠ لذلك لدارت الحجّة.

> ۲. م: + فيه. ٣. م: الحدُ.

> > ە. م: لكن حدوث. + ر.

۸ س: + و.

١١. ج: السكون،

٤. ق، ص: لكن. ٧. ن:أيضاً.

۱. ق: يصير.

١٠ م: ألبت.

٦. م، ق: يكوند

۹ ج، س: حدوث،

ثمّ هبا أنّ السبب الموصل موجودٌ في زمانٍ، لكن لا نسلّم أنّه ينعدم إذا صار غير موصلٍ، فانّه أنّ السبب الموصل موجودٌ في زمانٍ، لكن لا نسلّم أنّه ينعدم في الله عن محرّكاً موصلاً و زال التحريك و لم ينعدم، فيليم لا يسجوز أن يسزول الانتصال أيضاً و لا ينعدم ؟! [ ٤١] فضلاً عن محاولة سبب عدمه.

سلّمناه، لكن انعدام الشيء كما جاز أن يكون بطريان الضدّ [٤٢]كذلك يــجوز أن يكون بانتفاء شرطٍ أو وجود مانع [٤٢].

ثمّ لو ثبت وجود الميل الثاني في آن "لا يكون أن الوصول لوجود الميل الأوّل فيه و امتناع اجتماع الميلين. فلا حاجة إذن إلى قوله: «وكان اللااتصال ألّ الّـذي هو معلوله حاصلاً معه [ 23 ]. و أيضاً كفى أن يقال: «اللاوصول آني»، لأنّ السبب الموصل موجودٌ و لا ينعدم إلّا بحدوث ميل آخر في آنٍ فيه اللاوصول، لأنّه معلوله، فلا حاجة إلى باقي المقدّمات أصلاً.

و الحاصل أنّ إثبات الآن الثاني يمكن بطريقين:

أحدهما: أنْ يقال: زوال الوصول إنّما هو بالميل الثاني، و الميل الثاني آني، فيكون هناك آنٌ فيه الميل الثاني و هو ليس آن الوصول ، و إلّا لاجتمع الميلان؛ بل آن آخر فيكون بين الآنين زمانٌ.

و الطريق الثاني<sup>4</sup> أنّ الموصول إنّما يزول بالميل الثاني و هو آني لا يحدث في زمان اللاوصول، بل في آن ابتدائه، فيكون في هذا الآن اللاوصول. فهو لا يكون آن الوصول، فلو أثبت الآن الثاني بالطريق الأوّل لم يحتج إلى إثبات اللاإيصال؛ و إنّ أثبته بالطريق الثاني فالحجّة ليست مبنيةً على امتناع اجتماع الميلين، بل يكفي أن يقال: آن اللاوصول ليس آن الوصول، و إلّا لكان الجسم واصلاً غير واصلٍ في آنٍ واحدٍ، و هو محالً.

# [٢/١٨٦-٢/١٨] قوله: و إنَّما لم يذكر المحرِّك الثاني.

لمّا ذكر أنّ هذه الحجّة مبنيةً على امتناع اجتماع اِلميلين و ذلك إنّما يكون لو أثبت

٣. م: + هو. ٦. ص: الملاوصول. ١. م: فإذا.

۲. ج: لعلريان.

ه، م، س: اللاوصول. -

٨ ق: الوصول.

٤. س: + غير. ج: + هو.

٧. م: + فيه.

ميلين، لكن الشيخ ذكر المحرّك الموصل و هو الميل الأوّل و لم يذكر الميل الثاني، بل اقتصر على أنّ اللاوصول آني فزعم أنّ الحجّة تمشي من غير حاجة إلى ذكر الميل الثاني، لأنّ الميلين المختلفين ليسا ممتنعي الاجتماع لذاتيهما بناءً على القاعدة المشهورة، وهي: إنّ التقابل بالذات إنّما هو بين الإيجاب و الملب، /8A29/ و أمّا تقابل الضدّين وغيرهما فليس لذاتيهما إلى لأنّ كلّ واحدٍ منهما يستلزم عدم الآخر، فالميلان الضدّين و المسلمة المسلمة عدم الآخر. و لمّا كان زوال الوصول هو انعدام الميل الأوّل و الميل الأوّل ممتنع الإجتماع مع عدمه استغنى الشيخ بزوال الإيصال عن ذكر وجود الميل الثاني، فإنّ ذكر المتقابلين بالذات مغنٍ عن ذكر المتقابلين بالعرض [ 63 ].

و لعلّ المراد بيان وجه عدم تصريح الشيخ بذكر المحرّك الثاني، لا أنّ الحجّة لاتحتاج إلى إثباته "، فإنّ كون زوال الإيصال آنياً موقوفٌ على إثباته.

على أنَّ ذكر المتقابلين بالذات ليس مغنياً عن ذكر المتقابلين بالعرض؛ بـل الأمـر بالعكس. و لو قال: «زوال الوصول ملزوم للميل الثاني، فيكون ذكره كذكره ٧ لأصاب و كنى!

[٣/١٨٧-٢/١٨] قوله: لأنّ سبب الحركة أعنى: الميلين معدومان.

لقائلٍ أن يقول: لمّاكان الاتّصال متحقّقاً في زمان السكون كان الميل الأوّل الّذي هو الموصل موجوداً، فكيف^ يكون الميلان معدومين؟!

و الجواب: ما مرّ من أنّ السبب المحرّك الموصل إنّما سمّى ميلاً لأنّه مبعدٌ مزيلٌ عن الحدّ. و لا شكّ أنّ ذلك السبب بهذا الاعتبار معدومٌ، فيكون الميل ' الأوّل أيضاً معدوماً. و هذا لا ينافى وجود السبب الموصل، لتغاير الاعتبارين.

٣. ج، ق: . بناة على... لذانيهما.

٦. س، ص: إثبائه.

٨ ص: يسمي.

۱. م: پممتنعی،

ه. م: لأَنَّ.

٨ س: فكيف.

۱. فا: و زعم.

ع. م: + واحد.

٧. س: كذلك.

١٠. م، ق: الميل.

[٢/١٨٧-٢/١٨] قوله: و إلَّا لصار الآن زمانياً.

لأنّ الآن إذا انعدم شيئاً فشيئاً يكون له امتدادً، فيكون زماناً لا زمانياً.

[٨٢/٢٨٧-٢/١٨] قوله: لأنّ هناك قسماً ثالثاً.

فإنّ الآن حدُّ مشتركُ بين الزمانين، فإذا انتفى الزمان الأوّل بطرفه فعدم ذلك الآن واقعٌ في كلَّ جزءٍ من أجزاء هذا الزمان الباقي لل استحالة في أن يكون الشيء معدوماً في زمان، و قبل ذلك الزمان موجوداً.

و أمّا قوله: «و لا يستحيل أن يتّصف الشيء بصفةٍ في زمانٍ و يكون في الآن الّذي هو طرف ذلك الزمان على خلاف تلك الصفة» فلا عنطبق على ما نحن فيه الأنّ الآن و إن اتّصف بالعدم في زمانٍ، إلّا أنّه ليس في طرف ذلك الزمان على صفة الوجود؛ بل هو بعينه طرف ذلك الزمان على صفة الوجود؛ بل هو بعينه طرف ذلك الزمان، و إلّا لكان للآن آنّ آخر.

[٢/١٨٨.٢/١٨] قوله: كأن ذلك الشيء في الجزء الأوّل موجوداً معدوماً معاً ٩.

لأنّ الحاصل في الجزء الأوّل موجودٌ فيه، و الّذي سيحصل ۚ في الجزء الشاني غـير موجودٍ في الجزء الأوّل. فلوكان الحاصل هو الّذي سيحصل ۗ بعينه يلزم أن يكون الشيء الواحد ^ موجوداً معدوماً معاً؛ و إنّه محالً.

[٢/١٨٨-٢/١٨] قوله: و إذا ثبت ذلك ثبت أنّ عدم الآن المقروض إنّما يحصل دفعةً.

نو استدلّ على ذلك بأنّ وجود الشيء و عدمه على التدريج غير معقولي، فلم يكن عدم الآن المفروض على سبيل التدريج؛ بل يكون دفعة و في آنٍ، فيستلزم "اتتالى الآنات، فلا حاجة إذاً [٤٦] إلى قوله: «فإنّ كلّ حاصل بعد ما لم يكن فلا بدّ له من أوّل حسولٍ

| ٣. ص: ينصّل | ۲. م، س: الثاني،    | ٠, ق: عن.     |
|-------------|---------------------|---------------|
| ۱۰ ص، بسب   | SCHOOL SCHOOL STATE | ب الماء طواره |

٧. م: يحصل. ٩. س: المفروش.

١٠. ق، س: يستلزم.

يكون هو حاصلاً فيه».

على أنّه ليس يلزم من امتناع الحصول التدريجي أن يكون دفعياً كما صرّح به الشيخ. و لو استدلّ على ذلك بقوله: «فإنّ كلّ حاصلٍ بعدما لم يكن» فبيان استناع الحصول التدريجي مستدرك، إذ لو ثبت هذه القضية كفت في الاستدلال. لكنّه اإن اراد «بأوّل الحصول» آن الحصول، فلا نسلّم أنّ كلّ حادثٍ يكون لحدوثه آنٌ يكون موجوداً فيه، فإنّ الحركة حادثةٌ و ليس لها أوّل حدوثٍ هي موجودةٌ فيه لا و إنْ أراد أنّه يوجد في زمانٍ هو أوّل أزمنة حصوله "فمسلّم، و الكن من أين يلزم تتالي الآنات؟!

# [٨١/١٨٩ــ٣/١٨] قوله ٥: على الوجه الأوّل.

الشيء إمّا أن يحصل على سبيل التدريج، أو لا. و معنى الحصول على التدريج حصول ما له هوية اتصالية يمتنع أن يقع [ إلّا في زمان، بل لابد و أن ينطبق على اتصال الزمان كما في الحركة. و حصول الحركة ليس حصول أشياء كثيرة في أجزاء الزمان، لاتّه ليس للحركة أجزاء و لا للزمان أجزاء؛ بل ليس إلّا حصول شيء واحد في زمان واحد. نعما لو يفرض للزمان أجزاء يفرض في الحركة أيضاً أجزاء تكون في تلك الأجزاء من الزمان لا لكنّه ليس يلزم أن يكون حصول الحركة في الواقع حصول أشياء متعددة، فهذا هو الحصول التدريجي، وهو حصول في الزمان لا في طرفه أ

و أمّا الحصول لا على التدريج فهو إمّا الحصول في طرف الزمان و هـو الآن لا فـي الزمان، أو الحصول في الزمان و في طرفه. و في معنى الزمان، أو الحصول في الزمان و في طرفه. و في معنى الحصول في الزمان لا على سبيل التدريج أن لا يوجد الفي ذلك الزمان آن إلّا و ذلك الشيء حاصلٌ فيه، ككون الشيء متحرّكاً. فإنّ هذا لا يصدق على الجسم فـي طـرف الزمان، لأنّ الحركة زمانيةً. نعما يصدق على الجسم في كلّ آن يفرض من ١١ آنات زمان

| ۱. م: لكتّه.  | ۲. م: فيه.       | ». م، ق: الحصول<br>». م، ق: الحصول |
|---------------|------------------|------------------------------------|
| غ.م: و،       | ە. س: أقول.      | ٦. م، ص: لا يقع.                   |
| ٧. فَ: من.    | ٨ ق: لا في طرقه. | ۹. م: في.                          |
| ۱۰ ، ېې پومچل | ١١. ص: من.       | -                                  |

حركته. و التمثيل باللاوصول ا ينافي ما تقدّم من أنّ اللاايصال واقعٌ من الآن الفاصل [٤٧]، وما تأخّر من قوله في الفائدة: «فإنّ كون الشيء غير موصلٍ قد يقع في آنٍ كما يقع في زمانٍ. فلا فرق بينه و بين الكون و التربيع و التثليث، فإنّها قد يحدث في الآن و يستمرّ. و قد ظهر ممّا ذكرنا أنّ بين حصول التدريجي و الدفعي واسطة، فإنّ الحصول الدفعي هو الحصول في الآن؛ و مقابله ليس هو الحصول التدريجي، بـل الحصول في الزمان لا ينحصر في الحصول التدريجي، بل يكون على وجهين:

أحدهما: حصولٌ ماله هويةٌ اتصاليةٌ ينطبق على الزمان، و هو العصول التدريجي.
و الآخر: حصولٌ في الزمان لا على وجه الانطباق، بل على وجهٍ يوجد في كـلَّ آنٍ
يفرض في ذلك الزمان، فالحصول الزماني أعمَّ من التدريجي و غيره. فهذا القسم واسطةٌ
بين الدفعي و التدريجي، فلا يلزم من أن لا يكون عدم الآن تدريجياً أن يكون دفعياً،
لجواز أن يكون زمانياً لا تدريجياً، بأن يكون حصوله " في جميع الزمان الذي بعده.

و ممّا يوضحه أن نسبة الآن إلى الزمان نسبة النقطة إلى الخطّ، غير أنّ النقطة ربّما تكون فاصلةً " و الآن لا يكون الآ واصلاً، فكما أنّ النقطة توجد في طرف الخطّ فقط و لا توجد في نقس الخطّ و لا يلزم /8B29/ منه أن يكون للخطّ طرف آخر يكون عدم النقطة واقعاً فيه، فكذلك الآن طرف للزمان و معدومٌ في جميع الزمان ليس في طرف آخر ^للزمان.

و تحرير جواب شبهة الإمام: انّا نختار انّه أ يوجد في الجزء الأوّل من الزمان شيءً من الحركة، و كذلك في ' الجزء الثاني شيءٌ آخر؛ لكن لا يلزم ' أن يكون الموجود أشياء متعددة. وإنّما يلزم ذلك لوكان للزمان أجزاء موجودة بالفعل؛ بل الزمان شيءٌ واحد " له هيئةٌ اتّصالية. و الحركة أيضاً متّصلةً واحدةٌ منطبقةٌ عليه.

أو تقول: نختار أنّه ليس١٣ يحصل في الجزء الأوّل من الزمان شيءٌ من الحركة.

| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                |                    |
|-----------------------------------------|----------------|--------------------|
| ۱. س: + باللارصول،                      | ۲. ق: + آخو.   | ٣. م: معني الحصول. |
| ع. م: و هذار                            | ھ ق، ص: حصول.  | ٦. م: فاصلاً.      |
| ۷. س: لا يكون.                          | ٨. ق: آخر،     | ٩. ج: آنَ.         |
| ١٠. ق: في.                              | ١١. م: + يلزم. | ١٢. ص: لواحد.      |
| ۱۳. ق: ليس.                             |                |                    |

قوله: «فلم يكن حصول الحركة في كلّ الزمان، بل في بعضه»، قلنا: لا نســـلّم هـــذه الملازمة. و إنّما يلزم الوكان للزمان جزءٌ واقعٌ و لم يحصل جزءٌ من الحركة فيه إلى لكن صدق هذه القضية بانتفاء الجزء من الزمان و الحركة، لا بانتفاء الحركة.

و اعترض على الحجّة المبنية على الميلين بمنع وجود الميل، ثمّ بمنع امتناع <sup>٣</sup> ميلين مختلفين، ثمّ بتجويز وجود هما في زمانين <sup>٤</sup> بأن يقال: الميل الثاني يحدث في جسميع الزمان الذّي بعد زمان الميل الأوّل، كما جاز أن يكون عدم الآن في جميع الزمان الّذي بعده. فهذا تجويز وجود الميل الثاني في زمانٍ ° و الميل الأوّل في زمانٍ، و أن يكون بينهما آنٌ لا يوجدان فيه أو يوجد فيه أحدهما.

و نَقُلُ هذا الاعتراض ليس على الوجه الذي ذكره الإمام، فإنّه قال: لِمّ لا يسجوز أن يحدث الميل الثاني في جميع الزمان الحاصل بعد آن الميل الأوّل من غير أن يكون لذلك الزمان طرف سوى ذلك الآن يحصل فيه أوّل وجود الميل الثاني، كما أنّ عدم الآن في جميع الزمان الذي بعده من غير أن يكون لذلك الزمان طرف أي يحصل فيه أوّل ذلك المدم، فلا يلزم وجود آنين. و هذا الوجه بالاعتراض أنسب.

على أنّ التنصي عن هذه الاعتراضات ظاهرٌ بعد الإحاطة بما مرّ.

[٥ ٢/٢-٢/٢] قوله: و تقرير د أنَّ كلَّ حركةٍ في مسافةٍ.

المراد بهذه الحركة الحركة المختلفة. كأنّه قال: كلّ حركةٍ من الحركات السختلفة أعني: التي لها حدودٌ ينتهى إلى سكونٍ، فهي لا تحفظ '' الزمان. و أمّا الحركات الّتي لا تختلف فهي إمّا مستقيمة، أو مستديرة. و الحصر ممنوع، لأنّ الحركة على سطح مربّع مثلاً حركة واحدة، مع أنّها ليست مستقيمةً '' و لا مستديرة، اللّهم إلّا أن يستدعي حدود المسافة حدود الحركة؛ و فيه ما فيه ا فيه ا فيه ا فيه ا

| ٦. ج، س: + اجتماع.  | ٢. ص، ۋي: فيه.   | ١. م: + أَنْ. |
|---------------------|------------------|---------------|
| ٦. م: فيه.          | ه. م: و.         | ع. س: زمانه.  |
| ۹. ص: مترى ذلك طرف. | ٨٠ج: الرجود.     | ۷. س :زمان.   |
| ١٢. م: و.           | ۱۱. م: بمستقيمة. | ۱۰، س؛ يحيط،  |

[٣/١٩٣-٢/٢٣] قوله: و ما ذكره الشيخ في الشفاء و هو: أنّ الحجّة أ لا تصير صحيحةً إنّ بذلت لفظ المباينة باللامماسّة فغير منافر.

جوابٌ لسؤالٍ ؟، و هو: أنّ زوال الوصول هو اللامماسّة، و الشيخ قال: «لو بدّلت المباينة باللامماسّة لم يتمّ الحجّة، فكيف يتمّ إذا بدّلت المباينة باللاوصول؟

أجاب: بأنّ إتمام الحجّة باللاوصول إذا ثبت الميل الثاني، وعُعدم إتمامها باللامماسّة للاقتصار عليها، فهو تغييرٌ لا أثر له في المعنى.

[٣/١٩٤-٢/٢٣] قوله: يريد بيان امتناع كون القوى الجسمانية غير متناهيةٍ.

المطلوب "أنّ القوى الجسمانية يمتنع أن تكون غير متناهيةٍ امّا في الشدّة فلما مرّ، و آ أمّا في المدّة أو في المدّة فلانها لو حرّكت جسماً فإمّا أن يكون بالقسر أو بالطبع، و هما محالان؛ أمّا بالقسر فلأنّه لو حرّك جسم جسمين مختلفين في الصغر و الكبر إلى غير النهاية في العدّة أو المدّة ٢ من مبدأ واحدٍ يلزم التفاوت بين الحركتين في الجانب الغير المتناهى، و إنّه محالً.

لا يقال: هذا الدليل إنّما يتمّ إذا أمكن ابتداء تحريك القوّة ألجسمانية الغير المتناهية، فأمّا لوكانت القوّة الجسمانية الغير المتناهية، فأمّا لوكانت القوّة الجسمانية القاسرة أزلية وهي تحرّك جسماً ١٠ من الأزل تحريكات غير متناهية فلا يكون ثمّة مبدأً.

فنقول: لا شكّ في ١١ إمكان التحريك من المبدأ على ذلك انتقدير. فإنّه لو أمكنت قوّة جسمانية قسرية غير متناهيةٍ لأمكن أن تحرّك جسماً و بعضه من مبدأٍ مفروضٍ، و حيننذٍ يلزم التفاوت.

قال الإمام: هب! أنّ بسين ١٢ حسركتي الجسسمين المسختلفين تسفاوتاً فسي الجسانب الغير المتناهي، لكن لا يلزم منه أن ينقطع الجسم الأكبر. و إنّما يلزم لو كانت ١٣ التفاوت

| <del></del>               |                 |                          |
|---------------------------|-----------------|--------------------------|
| ٦. م: + المشهورة.         | ۲. م: سۋال.     | ۳. م: لم.                |
| ٤. ص: و.                  | ە. ص: قالمطلوب. | ٦٠ سن: و.                |
| ٧. م: المدَّة أو المدَّة. | ٨. ق: الغرىّ.   | ٩. ق: 4 الغير المتناهية. |
| ١٠٠ ق: الجسم،             | ١١, س: أنَّ.    | ۱۲. ق: +كل.              |
| ۱۳. م: کان.               |                 |                          |

بالزيادة و النقصان حتَّى ينقطع الناقص الَّذي فُرض غير متناهٍ. و هو ممنوعٌ، لِمَ لايجوز أن يكون التفاوت بالسرعة و البطوء؟ كما أنَّ حركة الفلك الأعظم أسرع من حركة فسلك الثوابت، مع أنَّهما غير متناهيين.

و تقرير الجواب: أنّ الكلام في القوّة الغير المتناهية في المدّة و العدّة. و اللازم سنه تفاوت الحركتين في الجانب الغير المتناهي في المدّة و العدّة، لا مجرّد التفاوت في السرعة و البطوء.

أمّا في المدّة فلأنّ القوّة الجسمانية لوكانت غير متناهيةٍ في المدّة و حرّكت جسماً آخر كان زمان حركته غير متناهٍ [ ٤٩]، لأنّا لا نعني بالحركة الغير المتناهية في المدّة إلّا ذلك. وإذا "حرّكت جسماً أصغركان زمان حركته أيضاً غير متناهٍ، لكن هذا الزمان يكون أقصر، لأنّ معاوقته أقلّ. و التفاوت بين الزمانين في الطول و القصر ليس إلّا في الجانب الغير المتناهي. فيلزم انقطاع الأوّل قطعاً.

و أمّا في أنعدّة فلاتها لوكانت غير متناهيةٍ في العدّة و حركت جسماً يكون عدد حركاته غير منتاهٍ، لاتّه المراد بعدم تناهي القوّة في العدّة، و إذا حركت جسماً أصغر يكون عدد ° حركاته أيضاً غير متناهٍ، إلّا أنّ هذا العدد أكثر ٦ من العدد الأوّل، فيلزم انقطاعه.

# [٢/١٩٧-٢/٢٤] قوله: فأجاب بأنّ المحكوم عليه هيهنا.

أي: الحكم هيهنا لا بأنّ قرّة ^ القوّة متفاوتةً و هو واقعٌ في الحال فلا شكّ أنّ قوّة القوّة على تحريك الحكر فيلزم التفاوت أفي القوّة بخلاف على تحريك الكلّ. فيلزم التفاوت أفي القوّة بخلاف الحوادث، فإنّها لما لم تكن موجودةً في وقتٍ لا يستحيل الحكم عليه بالتفاوت.

و للسائل أن يعود و يقول: المحذور الّذي ادّعيتم لزومه إمّا تفاوت اللهوّة القوّة على تحريك الكلّ و الجزء، و إمّا تفاوت الأفعال. فإنْ زعمتم أنّ اللازم تفاوت قوّة القوّة على

| ٣. م: فإذا.                     | ۲. ج، س: أو،     | ١. س: تقرير.    |
|---------------------------------|------------------|-----------------|
| ٦. س: أنّ مبدأ العدد يكون أكثر. | ٥. س: عدد.       | £. م: 4 آخر.    |
| ٩. س: + ني التفارت.             | ٨. س: الترة.     | ٧. ص: هيهنا.    |
| •                               | ١١. ص: المتفاوت. | ١٠. ق: + الحكم. |

التحريك و هو محذورً، فغير مسلّمٍ، لابدّ له من دليلٍ؛ و إنْ زعمتم أنّ اللازم المحذور هو التفاوت في الأفعال، عاد الإشكال.

و كأنّ مراد الإمام من قوله: «أنتم تستدلّون على تفاوت قوّة القوّة بتفاوت الافعال» هذا الّذي قرّرناه، لكنّه سها " في عبارته، لأنّ الاستدلال بالعكس. فانّا نقول: القوّة القويّة " على تحريك الكلِّ أضعف منها على تحريك الجزء، إذا المقسور طبيعة عائقةً عن التحريك القسري. و كلّما كان المعاوق أقوى كانت القوّة على تحريكه أضعف بـالضرورة. فــلمّا تفاوت قوّة بالنسبة إلى تحريك الكلّ و الجزء يلزم التفاوت في الحركات الغير المتناهية.

و أجاب الشارح: بأنّ الشيخ ما أحسال قسول الغسير المستناهي الّـذي<sup>2</sup> /3A30/ ليس مجموعه موجوداً في الخارج الزيادة و النقصان في الوهم، و صرّح بأنّه في العدم قــابلٌ للزيادة و النقصان، و بأنّ ذلك لا ينافي كونه غير متناهٍ؛ بل إنّا في بادي النظر إذا تخيّلنا امتداداً يكون له جهتان فاحتمل أن يكون غير متناوٍ في الجهتين و أن يكون مــتناهياً فيهما و أن يكون متناهياً في إحديهما فقط. فالحكم بالزيادة و النقصان إذا كان غير متناوٍ<sup>٣</sup> في إحدى الجهتين لا يكون إلّا في الجهة الأخرى.

و قوله: «في النظر الأوّل» احترازً عن دليل يدلّ على امتناع أن يوصف بعدم التناهي ٢ و بالكثرة و القلَّة كامتناع الوجود الغير^المتناهي على الشرائط المقرّرة عند الحكماء، فإنّه بدليل لا بالنظر إلى مجرّد مقهومه.

و أمّا قوله: «لأنّها\* من خواصّ الكمّ المتناهي» فممنوعٌ، لا نــتقاضه بــمعلومات الله تعالی ۱۰ ـ و مقدوراته.

و يمكن أن يُجاب عنه: بأنَّ الكمِّ الغير المتناهي إذا زاد مرَّةٌ و نقص أخرى لم يكن ذلك إِلَّا من الجهَّة المتناهية بالضرورة. و أمَّا إنَّ معلومات الله ــ تعالى ــ زائدةٌ على مقدوراته ١١ فذلك شيءٌ آخر.

| التحريك. | ە: على | ص، تی | 4 | ١. |
|----------|--------|-------|---|----|
|----------|--------|-------|---|----|

٥. س، بع، ص: و احتمل.

Y. س: الذي سما.

٨ م: غير.

٤. ج: + هو.

۷. ق: ر.

۱۰. س: تعالى.

<sup>&</sup>quot;. م: قرة القرة.

٦. ص: في الجهنين... متناه.

٨. ج: لأنه، ص: لأنهما.

١١. س: زائدة بالضرورة.

و حاصل الجواب أن يقال: هب الأن الغير المتناهي لا يقبل الزيادة و النقصان في الخارج لأنه ليس له مجموع موجود في وقت من الأوقات، إلا أنه قابل لهما في الوهم، و بحسب نفس الأمر، لكن ازدياده و نقصانه في الجانب الغير المتناهي ممتنع في الوهم أيضاً كما في الخارج، و أمّا في الجانب المتناهي فليس بممتنع. و كأن كلام الشيخ حيث قال: الحوادث المتناهي قابلاً للزيادة و قال: الحوادث المتناهي قابلاً للزيادة و النقصان لازياد الحوادث كلّ يوم، و هو محالً أن يقال: لو كان المراد أنّ الغير المتناهي يزيد و ينقص في الخارج فهو ممنوع [ ١٥ ] لأنّ المجموع الغير المتناهي ليس موجوداً في يزيد و ينقص في الخارج فهو ممنوع [ ١٥ ] لأنّ المجموع الغير المتناهي ليس موجوداً في الخارج في وقت ما، و إنْ كانت المراد أنّه يقبل الزيادة و النقصان في نفس الأمر و في الحاب المتناهي. و ليس كذلك هيهنا بخلاف مانحن بصدده، للزوم التفاوت في الحركات الغير المتناهية في الجانب المتناهي. و إنّه كما هو محالً في الخارج كذلك في الوهم و الغير المتناهية في الجانب المتناهي. و إنّه كما هو محالً في الخارج كذلك في الوهم و بحسب نفس الأمر.

و اعلما أنّ الطبيعيات لمّا كانت محسوسة و حكم الوهم في المحسوسات صادق فالمقدّمات المذكورة في البراهين الطبيعية لا يجب أن تكون مأخوذة م بحسب الخارج؛ بل بحسب نفس الأمر و إنْ كانت وهمية كما في مسئلة تناهي الأبعاد و الجزء اللذي لا يتجزّأ و غيرهما.

[٥٣/٢-٩٩ ٣/١] قوله: مقدّمةُ: إذا كان شيءً ما يحرّك جسماً و ٩ لاممانعة في ذلك الجسم كان قبول الأكبر للتحريك مثل قبول الأصغر.

و هذا في المقدمة الأولى.

فالقوّة الطبيعيه إذا حركت جسمها ١٠ يكون قبول كلّ الجسم١١ للتحريك مثل قـبول

| ۱. ص: ثبت،    | ۲. م: + الَّذِي يتعاقب، | ٣. ق: + الخارج. |
|---------------|-------------------------|-----------------|
| €. م∶۔نفسی.   | ٥. م: غير.              | ٦. ج: محال.     |
| ٧. ص: الحركة. | ٨ م: يكون مأخوذاً.      | ٩. ص: و،        |
| ۱۰. م: جسماً، | ١١. س؛ قبول الأصغر.     |                 |

بعضه ١، لعدم الممانعة فيه. فإنَّ كان هناك تفاوتٌ لا يكون إلَّا من قبل الفاعل أعني: القويّ. و هذا في المقدّمة الثانية.

و التفازت الذي بين القوى على تناسب الأجسام في الصغر و الكبر، لانّها ساريةً فيها متجزَّئةٌ بتجزئتها. و هذا في المقدّمة الثالثة.

فلو تحرّك جسمٌ بقوّته الطبيعية حركات غير متناهية، و تحرّك بعض ذلك الجسم بقوّته الطبيعية من مبدأٍ واحدٍ فإنَّ كانت٬ حركات البعض غير متناهيةٍ و حركة الكلُّ أكثر، وقع التفاوت بين الحركتين في الجانب الغير المتناهي؛ و إنَّ كانت متناهيةً يلزم تناهي حركة الكلِّ أيضاً، لأنَّ نسبة حركة الكلِّ إلى البعض" نسبة قوَّة الكلِّ إلى البعض، و نسبة قوَّة الكلِّ إلى قوَّة البعض نسبة الكلِّ إلى البعض ° و نسبة الكلِّ إلى البعض ٦ نسبة المتناهي. إلى المتناهى فيكون نسبة الحركة إلى الحركة نسبة المتناهي إلى المتناهي، وقد فرضنا حركة الكلِّ غير متناهيةٍ؛ هذا خلفٌ ا

[٣/٢٠٢-٢/٢٧] قوله: اكتفى الشيخ بهذا البرهان المشتمل على حصول ٢ مقصوده.

هذا البرهان إنّما يدلّ على حصول مقصوده لو كانت حركة الفلك طبيعيةً. فإنّ إرادة الفلك لاتنقسم بانقسامه، لجواز أن لا تكون لجزئه إرادةً أصلاً فضلاً عن إرادةٍ بنسبة^إرادةٍ الكلّ.

[٢/٢٠٢-٢٠٢٢] قوله: فالقوّة المحرّكة للسماء غير متناهيةٍ.

ثبت أنَّ في الوجود حركةً غير متناهيةٍ، و أنَّها دوريةً. و الحركة الدورية ٩ هي السمارية، فالقوّة ١٠ المحرّكة للسماء غير متناهية و القوّة الجسمانية متناهيةً، ينتج أنَّ القوّة المحرّكة للسماء ليست قوَّةً جسمانيةً. فتكون قوّةً مفارقةً؛ إمّا عقلاً و هو المطلوب، أو نـفساً. و

> ۲. م، س،ج:کان. ٦. م: بعض. ۱. س: بعضها.

٦. ص: و نسبة... البعض. ٤. م: + قوة. ٥. م: بعض.

٧. س: فصول. ٨ ج: ينسبه إلى. ١٠. ق: و الثرة.

٩. م: + إنَّما.

النفس المفارقة إنّما يحرّك جسمها لتحصيل الكمالات اللائقة بها. و تحصيل الكمالات النفس المفارقة إنّما يحرّك جسمها لتحصيل الكمالات أنّما يكون من موجودٍ يكون الكمالات حاصلةً له بالفعل، و هو العقل. فالقوّة المحرّكة للسماء مفارقة عقليةً.

فإنْ قلت: إنْ أراد بالقوّة المحرّكة للسماء المباشر للحركة الذي يصدر عنه الحركة، فهو "قوّةٌ جسمانيةٌ لا عقلية أ. و إنْ أراد بها شيئاً آخر فلابدً له من دلالةٍ.

فنقول: الدلالة عليه عدم تناهي الحركات، لأنَّ عدم تناهيها ليس بحسب ذات القوّة المباشرة، لامتناع صدور الحركات الغير المتناهية عن القوّة المسمانية بحسب ذاتها؛ بل بحسب قوّة اخرى. و لا شكّ أنها يجب أن يكون غير متناهية الآثار و إلّا استحال صدور الحركات الغير المتناهية عن القوّة الجسمانية بحسبها؛ فتلك القوّة ليست جسمانية ، بل مفارقة .

نعم! يرد أن يقال: الدليل لم يدل إلا على أن الجسم السماوي متحرّك بالحركة الدورية، و أمّا أنّ كلّ متحرّك بالحركة الدورية فهو جسمٌ سماوي، فهو آمن باب إيهام العكس. و لِم لا يجوز أن تكون في مركز الأرض قوّة تتحرّك بالإرادة و يكون الزمان مقدار حركتها؟ [ ١٥] و اعلم! أنّ المطلوب من أهذه الفصول ليس إثبات العقل مطلقاً؛ بل إثبات أنّ للحركة السماوية غاية هي العقل، و إلا لم يحتج إلى بيان أنّ الحركة الغير المتناهية دورية، ولا إلى أنّ الحركة الدورية سماوية. و لهذا صرّح الشيح فيما قبل بالله ضرب آخر من البيان مناسبُ لما كان ألفه من إثبات غايات الأفلاك، فاستنتج أله هيهنا عدم تناهي القوة المحرّكة للسماء.

[٣/٢٨] قوله: و به ينحلّ ما أشكل على الفاضل الشارح.

لمّا ذكر الشيخ: «أنّ الملاصق للتحريك قوّةٌ جسمانيةٌ و العقل محرّك أوّل»، اعترض

| ۲. ص: نهي.       | ٧. م: يتحرّك.                   | ١، م: + المجَّردة. |
|------------------|---------------------------------|--------------------|
| ۲. س: و هو.      | ه. م: يجسمانية.                 | ٤. م: عقلاتية.     |
| ٩. س: عن ينحرّك. | ٨ م: متحرّكة.                   | ٧: م: كرة.         |
|                  | ١١، م: القايات للاقلاك فاستنتج. | ١٠. م: كنّا.       |

الإمام بأنّ الحركات الجزئية الغير المتناهية إمّا أن المصدر عن العقل، أو عن القوّة الجسمانية المجسمانية لم يكن العقل فهو العلّة، و إنّ صدرت عن القوّة الجسمانية لم يكن العقل علّة لها.

و الجواب: أنَّ العتل علَّةُ غائية، و القرَّة الجسمانية علَّةُ فاعلية.

و إيضاحه أ: إنّ محرّك الفلك على الإجمال شيئان أ: ما يحرّك تسحريك المعشوق للعاشق و هو الّذي يكون الحركة الأجله، و الثاني: ما يحرّك تسحريك النفس للبدن و هوالّذي يكون الحركة منه أ. و ذلك المحرّك العقلي الاجائز أن يكون هو المباشر للحركة، فإلّه بعيدٌ عن التغيّر و الاستكمال، و المباشر للحركة متغيّر مستكمل، فلا يكون الحركة منه؛ بل محرّكاً للفلك على سبيل التعشق.

و أمّا محرّك الفلك على سبيل أ /DB30/ التفصيل فهو ثلاثةً:

بعيدٌ عقلي<sup>٧</sup> يحرّك على وجه التعشّق؛

و قريبٌ للحركة؛

و وسطّ، رهو نفسٌ مفارقة عن المادّة متعلّقة بالفلك على وجه التدبير، و يكون لها تصوّراتُ كلّية و جزئية، و يتأثّر من تصوّراتها الجزئية الّتي يحصل لها بمعاونة من قوّتها المتخيّلة هذه التوّة المتخيّلة هذه التوّة المتخيلة. فيرتسم فيها صور الأوضاع الجنزئية، و يحدث عنها الحركات الجزئية على الاستمرار. هكذا يجب أن يحتّق مقاصد القوم!

[۲/۲۸-۵۰ ۲/۲۸] قوله: و نبّه على الجواب.

أي: لا نسلم أنّ المباشر لتحريك السماء لو كان " قرّة جسمانية كانت منتاهية التحريك، و إنّما يكون كذلك لو كان صدور الحركات الغير المتناهية عنها على سبيل الاستقلال ". و ليس كذلك! بل يتجدّد من العقل المفارق فيها أمورٌ متصلةٌ غير قارّة، و

| ٣. م: + الأوّل.      | ۲. ق: و أيضاً صرّح. | ١. م: المتناهية إنَّما. |
|----------------------|---------------------|-------------------------|
| ٦. ص: النعشَّق سبيل. | ە. س: + يكون.       | ع. س، س: قيد.           |
| ٩. س، ص: متها.       | 🗚 ق: پهلاه،         | ٧. ق: عثل.              |
|                      | ١١. ص: الاستدلال.   | ۱۰. م: کانت.            |

ينفعل بحسب ذلك انفعالات غير متناهيةٍ، و بواسطة تلك الإنفعالات يقوي على حركاتٍ غير متناهيةٍ. و إنّما قيّد «الأمور المتّصلة» بكونها «غير قارّة»، لأنّها لوكانت قارّةً لزم بقاء الحركة بعينها.

ر هیهنا نظران:

الأول: أنَّ القول بتجدُّد الأمور من المنارق وصدور الحركات الغير المتناهية بحسب ذلك " تصريحٌ بأنّ الصادر من القلك حركاتٌ متعدّدةً. و قد تبيّن من قـبل أنّ الحـركات المتعدّدة لا تحفظ الزمان، فبينهما تناقضًا [ ٢٥]

بيان ذلك: أنَّه إذا صدر من الفلك حركاتُ متعدَّدةٌ، فإمَّا أن يكون بين كلُّ حركتين حدٌّ هو بداية إحديهما و نهاية الأخرى فهي الحركات الّتي تفعل حدوداً و نقطاً، فلا يـحفظ الزمان، وإمّا أن لا يكون بين تلك الحركات حدودٌ. فحينئذِ لا يكون حركاتٌ متعدّدة؛ بل حركةً واحدةً.

الثاني: إنّ التحريكات لا على سبيل الاستقلال صورة النقض، لأنّه يمكن "أن يقال: لو صح الدليل لم يجز التحريكات الغير المتناهية لا على سبيل الاستقلال ، فإنّه إذا فرض كلَّ القوَّة يحرِّك جسماً لا على سبيل <sup>ه</sup> الاستقلال حركات غير متناهيةٍ من مبدأٍ مفروضٍ و بعضها يحرك كذلك، يكون تحريك البعض أقلّ من تحريك الكلّ؛ فيكون متناهياً.

و جوابه: إنَّ هذا إنَّما يتمّ لو أمكن أن يستعدُّ بعض القوّة لتلك الانفعالات الواردة على جميع القوّة [٥٣]، و هو ممنوعٌ.

و اعترض الإمام بوجهين: أحدهما: إنّ الأمور الحادثة في النفس الجسمانية أمـورٌ متغيّرة. و عندهم أنّ الثابت لا يكون علَّةً للمتغيّر ٧ لامتناع تخلّف المعلول عن العلَّة، فلا يكون معلولةً للعقل. و إنْ جاز ذلك فليجز استناد الحركات الجزئية إلى العقل.

و ثانيهما: لو جاز صدور الحركات الغير المتناهية من القوّة الجسمية الفلكية بواسطة الانفعالات فلِمَ لا يجوز مثله^ في سائر القوئ؟! و حينئذٍ لا يمكن القطع في شيءٍ مــن

١, س: أَذَ. ۲. س: ذکر.

٣. م: لا يمكن. ٦, ج: نئس. ٥, س: سبيل,

ص: صورة... الاستقلال. ٧. م: للتذيّر.

٨ ج: 4 فليجز مثله.

القويّ الجسمانية بأنّها لا تقوى على أعمالٍ غير متناهيةٍ. فقوله: «و حينئذٍ» إشارةٌ إلى هذا الوجه أي: و حين ' إذا جاز صدور الأمور المتجدّدة في النفس الجسمية عـن العــقل لا يمكن القطع.

و الجواب عن الأوّل: إنّ الحركة لا يجوز أن تصدر عن العقل، لما تسبت أنّ مسهاشر الحركة هو النفس لا العقل، لأنَّه ليس بمستكملٍ و المتغيّر إنَّما يصدر عن العقل بسبب الحركة الدائمة حتى تكون هناك سلسلتان معدّتان كلّ فردٍ من إحديهما معدًّ لفردٍ من الأخرى: إحديهما سلسلة الانفعالات الواردة على القويّ الجسمانية، و الأخرى سلسلة الحركات. وكلّ حركةٍ تعدّ القوّة الجسمانية لحالةٍ انفعاليةٍ صادرةٍ عن العقل، و تلك الحالة؟ الانفعالية تعدُّها لإصدار حركةٍ لاحقةٍ. و هذا كما إذا قطعنا حدًّا من حمدود المسافة و اعترض حدُّ آخر شعرنا به و تخيّلنا قطعةً فقطعناه؛ ثمُّ تخيلنا قطع حدٌّ آخر... و هكذا. فكلُّ حركةٍ سابقةٍ معدّةً لتخيّلٍ، و هو انفعالٌ، و كلُّ تخيلِ علَّةً لحركةٍ لاحقةٍ.

[٢/٢٩-٨-٢/٢٩] قوله: و المحرّك المتحرّك يحتاج ٥ إلى محرّكٍ آخر.

الأُنَّه إذاكان شيءٌ "محرَّكاً و"متحرّكاً فهو من حيث أنَّه متحرّكٌ يحتاج إلى محرّكٍ. فإنّ كان محرّكه نفسه يلزم أن يكون^قاعلاً و قابلاً، و إنّه محالً. و إن كان محرّكه غيره فذلك المحرّك إنْ كان متحرّكاً يلزم احتياجه إلى محرّكِ آخر... و هكذا حتّى ينتهي إلى محرّكِ غير متحرّك. قالوا: و ذلك المحرّك هو المبدأ الأوّل، أو العنقل الأوّل؛ و منا عنداه من المحرّكين متحرّكً. و هذا الّذي حملهم على الاكتفاء في تحريك الأفلاك بالصور المنطبعة، الأنَّهم لمَّا ذهبوا إلى أنَّ ما عدا المبدأ الأوَّل من محرَّكات الأفلاك متحرَّك ٩ إمَّا بالذات أو بالعرض، و النفس و العقل ليساً ١٠ بمتحرّكين لا بالذات و لا بالعرض فلا دخل لهما في تحريك الأفلاك. فانحصر محرّكات الأفلاك في القوى الجسمانية.

٢. م: بعد الفرد. ١. م: و حين.

<sup>.</sup>ع. ص: لم. ۵. م: + من حيث بتحرّك.

۸ س: پکرن. ٧. م: ر.

۱۰. ص، ق: ليس.

٣. م: الحركة.

٦, بع: شيئاً. ص: ميباً.

A مربع: متحرّكة.

و اعترض الشارح على هذا الكلام بقوله: «و ذلك غير واجبٍ». و تقريره أن يقال: لا نسلّم أنّ كون المحرّك فاعلاً قابلاً معاً محالً. فإنّ من الجائز آن يكون محرّك متحرّكاً من جهتين، فإنّ القوّة محرّكة من جهة أنّها تنفعل من العقل، متحرّكة من جهة أنّها حالة في مادّةٍ و كيف الا يكون محرّكها نفسها و محرّك المتحرّك بالعرض هو محرّك المتحرّك بالذات؟ لكن محرّك المتحرّك بالذات أعني: الفلك هو تلك القوّة؛ فيكون محرّكها من حيث يتحرّك بالعرض أيضاً هو نفسها، كما أنّ الطبيعة العنصرية محرّكةً و متحرّكةً بالعرض ها أن الطبيعة العنصرية محرّكةً و متحرّكةً بالعرض ها أن الطبيعة العنصرية محرّكةً و متحرّكةً بالعرض

و أعلم! أنّ الأنسب أن يكون قوله: «و هذا هو الّذي حملهم على الاكتفاء» مقدّماً على الاعتراض. إلّا أنّ ذكره بعد التزييف لمّا كان فيه نوع استحقارٍ و استهزاءٍ أخّره عنه.

و الواجب في قوله: «فإذن هي عقولُ مفارقة» أن يقال: نفوسٌ مفارقة. لما تقدَّم للم منارقة. لما تقدَّم أمن اعترافهم بأنَّ للنفوس السماوية تصوّراتُ عقلية.

[٣/٢٠٩ - ٢/٣٠] قوله: يريد بيان أنّ المعلول الأوّل لا يمكن أن يكون جسماً، بل هو عقلُ مجرّد.

قبل تقرير الدليل لابد من تقسيم الموجود إلى العرض و الجواهر الخمسة فالموجود إمّا أن يكون في موضوع و هو العرض أو لا في موضوع و هو الجوهر. و الجوهر إمّا أن يكون حالاً و هو الصورة، أو محلاً و هو الهيولى، أو مركّباً من الحال و المحل و هو الجسم، أو لا حالاً و لا محلاً. فإن كان متعلّقاً بالجسم تعلّق التدبير فهو النفس، و إلّا فهو العقل.

إذا ثبت هذا فنقول: المعلول الأوّل لا يجوز أن يكون عرضاً لأنّ المعلول الأوّل سابقٌ على غيره و يمتنع سبق العرض على الجوهر، و لا جسماً و إلّا لزم صدور أمـرين مـن الواحد الحقيقي، و لا صورةً و لا هيولى لما ثبت من امتناع أن يكون شيءٌ ١٠ منهمًا علّةً

۲. م: نکیف

٢. ص: الجانب،

۱. م: المتحرّك. . . . : :

.٦. م: + و العرض.

٥. م: العرض و.

٤. س: قدّم. ٧. م: + في جوهر آخر.

٩. م، ص: + و التَصرف.

٨. ص: تعلَّقها.

۱۰. م: + راحد.

للاخرى أو واسطةً، و لأنّ تأثير الصورة موقوفٌ على تشخّصها و تشخّصها موقوفٌ على المادّة، فلا يجوز تقدّمها عليها، وكذا المادّة لوكانت علّة للصورة كانت فاعلةً قابلةً معاً، و إنّه محالٌ، و لا نفساً لأنّ أفعال النفس تحتاج اللي المادّة. فلو كانت معلولاً أوّلاً فإمّا أنْ يصدر عنها شيءٌ أو لا فإنّ لم يصدر عنها شيءٌ آخر "لم تنتظم سلسلة الموجودات، و إنْ صدر عنها شيءٌ و قد ثبت أنّ /3A3/ أفعالها متوقّفةٌ على وجود المادّة فتكون المادّة موجودةً قبل وجودها، و هو محالٌ، فتعيّن أن يكون المعلول الأوّل هو العقل.

و فيه نظرٌ من وجودٍ:

أحدها: إنّا نختار أنّه لا يصدر من النفس شيءٌ. و لا نسلّم عدم انتظام الموجودات، و لِمَ لا يجوز أن يصدر من المبدأ الاؤل بشرط وجود النفس شيءٌ آخر هو آلة النفس؟! لابدٌ له من دليل.

الثاني: إنّ قولكم: «أفعال النفس محتاجة إلى المادّة» إنْ أردتم النّ جميع أفعالها كذلك، فهو ممنوع، وإنْ أردتم أنّ بعضها كذلك، فهو لا يستلزم المطلوب.

و يمكن أن يجاب عند<sup>ه</sup>: بأنّ المراد بالنفس هو الّذي يتوقّف جميع أفعاله على الآلة [ ٥٥]. فإنّ العقل ربّما<sup>7</sup> يتوقّف فعله و فيضانه على وجود المادّة، بل و على استعدادها.

الثالث: لا نسلّم أنّه إذا لم يكن المعلول الأرّل النفس و الجسم و لا جزءًا منه يكون هو العقل. و إنّما يكون كذلك لوكان جميع كمالاته موجودةً فيه بالفعل.

ر جوابه: إنّ الموجودات الجوهرية منحصرة ^^ في الخمسة. فإذا لم يكن أحد الأربعة تعيّن أن يكون هو العقل، و أمّا حصول جميع كمالاته بالفعل فيه فهو لم يثبت ٩ إلّا بدليلِ آخر.

[ ٢/٢١٠ - ٢ ٢/٣١] قوله: فالنظر فيه من العلوم الرياضية.

فيه نظرًا لأنَّ البحث عن ١٠ وحدة الأجسام وكثرتها بحثٌ عن أحوال الموجودات من

| ١. ق: محتاج.                      | ۲. م: ولو.   | ٦٢ م: آخر.          |
|-----------------------------------|--------------|---------------------|
| عَد س: إِنَّ أَرْدَتُم، ج: + بِه. | ٥٠ م: عنه،   | ال س: إلَّما،       |
| ٧. م: لا الجسم.                   | ٨ ص: پنجمبر، | ٩. م: فيه فلا يتمّ. |
| ١٠. ص: عن البحث.                  |              |                     |

حيث إنّها موجودةً، فهو من الإلهيات.

و نعلّهم خصّصوا الوحدة و الكثرة بالأجرام العلوية حتّى صار البحث عنهما من علم الهيئة.

#### [٣/٢ ١٣-٢/٣١] قوله: كالقائلين بالمنشورات.

المنشور شكلٌ مجسّمٌ " يحيط به ثلاثة سطوحٍ متوازية الأضلاع و مثلّثان [٥٦] . و قوله ": «إلّا القمر» يخرج متثله عن فلكه الكلّي، فهو لا يكون فلكاً كلّياً و لا جزئياً.

#### [٣/٢ ١٨.٢/٣٤] قوله: و أنكر الفاضل الشارح.

لمّاكان حاصل الدلالة الثانية على نفي حركة الكواكب نفسها في الفلك: أنَّ موازاة مُ مركز تدويري القمر و عطارد و آ أوجيهما في كلّ دورةٍ مرّتين، إنّما تتصوّر لوكان لمركز التدوير حركتان: حركة على التوالى، و حركة على خلاف التوالي، فلوكان المتحرّك هو الكوكب أو فلك التدوير بنفسه لم يكن كذلك لامتناع أن يتحرّك الجسم الواحد بالذات إلى جهتين مختلفتين دفعةً واحدةً ؛.

اعترض الإمام: بأنّ هذه الدلالة إنّما تستقيم لو أمكن أن يستحرّك الجسم الواحد ^ حركتين مختلفتين؛ لكنّه غير ممكن، لأنّ الحركة إلى جهةٍ تستلزم الحصول فيها. فلو تحرّك إلى جهتين يلزم حصوله فيهما دفعةً واحدة و إنّه محالً.

و توجيد الجواب: إنّا لا نسلّم أنّ جسماً وأحداً لو تحرّك إلى جهتين بلزم حصوله فيهما. و إنّما يلزم لو كان حصوله في الجهة أبحسب الحركتين أل و ليس كذلك؛ بسل بحسب حسركةٍ واحدةٍ حاصلةٍ من الحركتين. فإنّ الحركتين إنْ كانتا إلى جهةٍ واحدةٍ حصلت حركةً واحدةً مساويةً لفضل إحديهما مساويةً لمجموعهما. وإنْ كانتا في ألم جهتين حصلت حركةً واحدةً مساويةً لفضل إحديهما

| ٣. م: فقوله.   | ۲. س: جـــم.  | ١. م: في.         |
|----------------|---------------|-------------------|
| ۲، چ، ص، ق: ر، | ه. س: مرافاة. | ٤. ص: تقى الحركة. |
| ٩. م: جهة.     | ٨ ص: الراحد.  | ٧. ج: حركتين.     |
|                | ۱۱.م: إلى.    | ۱۰، م: معرکثین،   |

على الأخرى. و ليس بلازم أن تكون الحركة الواحدة بسيطةً، فقد تكون مركّبةً و حسول الجسم في الجهة إنّما هو باعتبار تلك الحركة الواحدة "، لا بحسب الحركتين.

و لنحقّق الموضع بتحقيق الحركة بالعرض". فنقول: لا شكّ أنّ المستحرّك بالعرض تحصل له حالة مخصوصة هي الحركة. فإنّ الجالس في السفينة عرض له تلك الحالة العارضة للسفينة حتّى ينتقل في مكانه حمّا ينتقل السفينة في مكانه [ ٥٧]؛ إلّا أنّ الفرق إنّ حالته المخصوصة بسبب حالة غيره، يتبدّل أوضاعه و أيونه لتبدّل أوضاعه و أيونه. و أيضاً للمتحرّك بالذات توجّها إلى الجهة أعني: ميله إليها، سواء كان ميلاً طبيعياً أو قسرياً أو إرادياً. و هذا الميل لا يوجد في المتحرّك بالعرض، فإنّ واحداً منّا لو تحرّك و معه حجر فلا شكّ أنّ ذلك الحجر ينتقل إلى موضعنا، لكن تلك الحركة صدرت عارضة لنا عن إرادة في الحجر يالدون المستحرّك بالعرض.

ثمّ لا يستراب في أنّ الحركة بالعرض ليست مانعةً للحركة بالذات، فجاز أن يكون المتحرّك بالعرض متحرّكاً بالذات، كما أنّ راكب السفينة يتحرّك أيسضاً سواء كانت الحركتان إلى جهة واحدة أو إلى جهتين.

لكن هيهنا شكّ؛ و هو أنّا إذا فرضنا دائرتين محيطتين إحديهما حاويةً للأخرى و هما تتحركان ١٠ بالخلاف ١١ على محور واحد ١٢ حركةً واحدةً، و على الدائرة المحوّية نقطةً في وسط السماء على نصف ١٢ النهار فتلك النقطة لابدً أن تكون دائماً على نصف النهار. لأنّ المحويّ إن حرّكها إلى جهة الشرق درجةً فقد أعادها الحاوي إلى جهة الغرب، مع أنّ تلك النقطة لمّا كانت من نقطة الدائرة المحوية و سائر نقاطها يقطع دور الفلك بحركتها بالضرورة فلابدٌ أن تكون تلك النقطة في جهة الشرق تارةً و في جهة الغرب أخرى ١٤.

| <del></del>       |              |               |
|-------------------|--------------|---------------|
| ۱، ص: + و.        | ۲. م: نحلّن. | ٢. س: بالعرض. |
| ٤. من: الحالين,   | هرم: من.     | ۰٫ م: مكان.   |
| ٧. م: من.         | ۸، م: مرجود. | ٠٠ م: کاڻ.    |
| ۱۰. م : متحرّکات. | ١١. ق: معاً. | ١٢. م: واحدة. |
| ۱۳. ق: على نصف.   | ١٤. س: تارة. |               |

و من الفضلاء من سمعته يقول في حل هذا الشكا: لكلّ متحرّكٍ حركتان: حركةً حقيقيةً و هي قطع المسافة التي يتحرّك عليها، وحركة إضافية أي: بالإضافة إلى أيّ نقطةٍ فرضت خارجةً عن المسافة، وهي زاوية لمسافة حركتها عندها. و نقطة المحوى و إن كانت لها حركة في نقسها لا يحدث زاوية بالنسبة إلى النقاط الخارجة عن مدارها؛ لأن موضعها يتحرّك بالخلاف حركة مساوية لها، و لهذا لا يرى إلّا ساكنةً [ ٥٩ ]. و للفكر فيه مجالًا

و ممّا يوضح الجواب عن إشكال الإمام: أنّ الحركة إلى جهةٍ إنّما أيستلزم الحصول فيها لوكانت وحدها. فإذا كانت مع حركة أخرى فالحصول في الجهة إنّما هو بحسب تركّب الحركتين حتّى أنّ كلاّ من الحركتين لو تجرّدت عن الأخرى كانت مستأذّيةً إلى الجهة المتوجّهة إليها. فانّا إذا أفرضنا واحداً على خشبةٍ هي مأة ذراع مثلاً وهو و الخشبة يعتحرّكان بالخلاف تحرّكاً مستوياً، فإذا كان رأس الخشبة موازياً لنقطة و النقل الخشبة من تلك الموازاة مثلاً ذراعاً تحرّك /583/ الشخص من رأس الخشبة أيضاً ذراعاً، و الموازاة باقية كما كانت، و هكذا حتى يتحرّك الخشبة مأة أذراع و الشخص إلى آخرها. أمّا لو تحرّك الخشبة فقط أو كانت حركة الشخص فقط لانحرف الشخص عن الموازاة إلى جهة الحركة فلا النقل هناك للشخص إلى جهة بحسب تركيب الحركتين.

#### [٣/٢٦ـ١ ٣/٣٦] قوله: إذا فرضنا جسماً يصدر عنه فعلُ.

لتقرير هذا البرهان طريقان:

أحدهما: طريق المعيّة. و تحريره على محاذاة ما في الكتاب: إنّ الحاوي لوكانت علّةً للمحويّ لكان حال المحويّ مع الحاوي الإمكان. لأنّ وجوب المعلول و وجوده بعد وجوب العلّة و وجودها. فلا يكون وجوب المعلول مع العلّة، بل الّذي يكون صعه هو

د م: + إِنَّ ٢ من: لله ٢ من لله.

٤. ق: لا. ه. س: استلزم. ٦. م: إليها فإذا.

٧. م: و. ٨ ق: الخشبة موازياً... الخشبة. ٩. س: بأنّه.

۱۰ ق: و لا.

إمكانه، لكن وجود المحويّ مع عدم الخلاُ.

فلمّا كان وجود المحريّ غير واجبٍ مع وجوب الحاوي فلا يخلو إمّا أن يكون عدم الخلأ واجباً مع وجوب الحاوي، أو آ غير واجبٍ. فإنْ كان واجباً مع وجوب الحاوي كان المحويّ واجباً مع وجوب الحاوي، وقد ثبت إمّكانه؛ هذا خلف ا وإن كان غير واحبٍ مع وجوب الحاوي فهو ممكن في نقسه، وأنّه محالً. وليس هذا الطريق إلّا قياساً استثنائياً هكذا: لو كان الحاوي علّة للمحويّ كان المحويّ معه ممكناً، والتالي باطلٌ، فالمقدّم مثله. أمّا الملازمة فلأن وجوب المعلول بعد وجوب العلّة، فحاله معه الإمكان لا محالة، وأمّا بطلان التالي فلأن عدم الخلامع وجود المحويّ على ذلك التقدير، فلوكان المحويّ ممكناً مع الحاوى كان عدم الخلاً أيضاً ممكناً، و هو محالٌ.

و الشارح لم يشرح المتن إلّا بهذا الطريق. و بناه على ثلاث مقدّمات:

إحديها: إنّ الجسم لا يكون علّة موجدة إلّا بعد كونه مشخّصاً ، لأنّه مالم يتشخّص لم يوجد و ما لم يوجد لم يوجد. و لو أطلق هذه المقدّمة غير مقيّدة و بالجسم كان أولى، لعدم اختصاص الحكم أ بالجسم، فإنّ كلّ شيء يفرض يمتنع أن يكون علّة موجدة إلّا بعد تشخّصها، سواءً كان جسماً أو غيره،

و ثانيها: إنّ وجوب المعلول و وجوده بعد وجوب العلّة و وجودها. ضرورة أنّ العلّة تجب أوّلاً ثمّ توجب. فيجب المعلول، فقد وجبت العلّة و لم يجب المعلول بعد، وكلّ ما لم يجب و يكون من شأنه الوجوب فهو ممكنّ. فيكون حال المعلول مع العلّة الإمكان.

و ثالثها: إنّ الشيئين إذا كانت^ بينهما معيّةٌ تملازميةٌ لا يستخالفان في الوجــوب و الإمكان ٩، لأنّه لو وجب أحدهما و أمكن الآخر أمكن انفكاكهما ١٠؛ فلا تلازم بينهما.

و تركيب الدليل بعد هذا ظاهرً، لكن المقدَّمة الثالثة منقوضةٌ بالواجب و معلوله. فإنَّهما متخالفان ۱۱ بالوجوب و الإمكان مع تلازمهما.

| ٣. س: + مع وجود الخلاً. | ۲. س، ص: و.         | ۱، ص: غير.       |
|-------------------------|---------------------|------------------|
| ٦. م، ج: الكمّ.         | ٥. م، ص: مقيّد.     | ع. م: مشخصاً،    |
| ٩. س: الإمكان و الوجوب. | ٨. م: كاناء ج: كان. | ٧. م: علة.       |
| •                       | ۱۱. م ; بنخالنان.   | ۱۰. س؛ انفكاكها، |

لا يقال: ليس مقدّمة البرهان عدم اختلاف المتلازمين في الوجوب مطلقاً؛ بل المقدّمة عدم اختلافهما في الوجوب مع ثالثٍ. فإنّه لو وجب أحدهما مع الثالث و لم يجب الآخر معه أمكن انفكاك أحدهما عن الآخر بالضرورة؛ فلا تلازم بينهما، و على هــذا لا

الأنَّا نقول: الدلالة مشتركةً، فكما لا يجوز أن يختلف حال المتلازمين مع ثالثٍ ۗ في الوجوب و الإمكان، كذلك لا يجوز أن يختلف حالهما في أنفسهما، ضرورة أنَّه لووجب أحدهما و لم يجب الآخر مع وجوبه أمكن انفكاك أحدهما عن الآخر. فالمراد ليس إلّا وجوب عدم الاختلاف مطلقاً ـ سواءً كان مع الثالث أو في حدّ انفسهما. يشهد بـ ذلك أطلاق الشرح.

و يمكن أن يُجاب عن النقض بأنَّ المراد بالوجوب ما هو أعمُّ من الوجوب بالذات أو بالغير، و المراد بالإمكان صرف الإمكان ما لم يخرج إلى الوجود و الوجوب؟، و مـن الظاهر أنَّ شيئين أإذا كانا متلازمين فكلُّ واحدٍ منهما إذا وجب وجب الآخر مطلقاً. فإنَّ ه لو بقى على صرافة الإمكان تحقّق الانفكاك بينهما قطعاً. ر هـذا <sup>ه</sup> هـو المستعمل فـى البرهان، فإنّ عدم الخلأ لمّا كان مع وجود المحويّ معيّةً تلازميةً وكان عدم الخلأ واجباً مع رجوب الحاوي يلزم أن يكون وجود المحويّ أيضاً واجباً مع وجوبه[٦٠]، لكنّه باقٍ على صرافة الإمكان.

فإنْ قلت: كما وجب أن لا" يتخالف المتلازمان فــى الوجــوب مـطلقاً وجب أن لا يتخالفا في الوجوب بالذات أيضاً. فإنّه لو وجب أحدهما بالذات و الآخر واجبٌ بالغير الأمكن ارتفاعه و امتنع ارتفاع الواجب بالذات. و من البيّن أنّ الشيئين إذا لم يسمكن ارتفاع أحدهما و أمكن ارتفاع الآخر أمكن الانفكاك بينهما، فلا تلازم كمما إذا تمحقّق الانفكاك.

فنقول: إذا كان^ ارتفاع الآخر نظراً إلى ذاته إنّما يقتضي جــواز الانــفكاك لو أمكــن

۲. م: النالث، ۲. م: الوجوب و الموجود.

> ٦. س: لا. م م: فهذا.

> > ٨. م: فنفول إمكان.

٧. ج: استناع.

٤. ح: الشيئين.

١. مج: في الوجوب،

ارتفاعه نظراً إلى الأوّل، وليس كذلك، فإنّ وجوب المعلول مرتبّ على وجوب العلّة. وعندي أنّ هذه المتدّمة مستدركة في البرهان! إذ يكفي أن يقال: لوكان الحاوي علّة للمحويّ لتقدّم بالوجوب عليه، فقد وجب الحاوي ولم يجب وجود المحويّ بعد، لكن المحويّ هو الذي يملأ مقعّر الحاوي، فإذا لم يجب وجود المحويّ لم يجب ملأ مقعّر الحاوي، فإذا لم يجب عدم الخلأ بالضرورة [ ٦١]. وسيبيّن الحاوي، وإذا لم يجب ملأ مقعّر الحاوي آنم يجب عدم الخلأ بالضرورة [ ٦١]. وسيبيّن الشيخ لزوم الخلف بمجرّد هذه المقدّمات في جواب السؤال الأوّل من غير احتياج إلى تلك المقدّمة.

و أمّا قوله هيهنا: «وجود المحويّ و عدم الخلأ معاً»، فالمراد بالمعيّة السعيّة في الوجوب و عدمه، لا في الوجود و العدم كما تخيّله الشّارحون. فليس المراد إلّا أنّ وجود المحويّ إذا لم يجب لم يجب عدم الخلألا. و بيّنه بأنّ عدم الخلأ متى وجب وجب وجود المحويّ، فإنّ وجوب عدم الخلأ إذا استلزم وجوب المحويّ كان عدم وجوب المحويّ مستلزماً لعدم وجوب الخلأ، بحكم عكس النقيض.

لا يقال: لو صحّت الدلالة يلزم أن لا يكون للحاوي وجوب و وجود، لأنه لوكانه؛ و للحاوي وجوب و وجود فلا يخلو إمّا أن يكون معه وجوب /5A32/المحوي، أو إمكانه؛ و أيّا مّاكان يكون مع وجوب المحاوي إمكان المحوي. أمّا على تقدير الإمكان فظاهر، و أمّا على تقدير الوجوب فلانّه لا يكون واجباً لذاته م بل واجباً لغيره. و الوجوب بالغير مستلزم للامكان، و معيّة الملزوم و مستلزمة لمعيّة اللازم؛ فيكون مع وجوب الحاوي و وجوده إمكان المحوي، فلا يجب وجود ما يملأه، فيلزم إمكان الخلأ.

لأنّا نقول: لا نسلّم استلزام معيّة الملزوم لمعيّة اللازم [٦٢]، و إنّما يكون كـذلك لو لم يكن اللازم مقدّماً على الملزوم، لكن الإمكان متقدّمٌ على الوجوب و المــتقدّم عــلى المعلول لا يجب أن يكون معد، و هو ظاهرٌ.

الطريق الثاني في تقرير البرهان: طريق التقدّم و التأخّر. و هو أنَّ يقال: لوكان الحاوي

| الحاري. | و إذا | ۲ ص: |  |
|---------|-------|------|--|
|---------|-------|------|--|

۲، س; وچود، ۲

٦. س: المغلاء

ه. س: بالمعيَّة.

٩. من: اللزوم.

د. ص. بالمعهد. ۸ ج، س: بلدانه.

١. م: فليس.

<sup>£</sup> مع؛ و المراد.

٧. م: + عدم.

علّة للمحويّ لزم أن يكون عدم الخلا ممكناً، و التالي باطلّ. بيان الملازمة: إنّ الحاوي يكون متقدّماً بالذات على المحويّ حينئذ، و المحويّ مع عدم الخلا و المتقدّم على الشيء متقدّم على المعلول فيكون عدم الخلا أ شيئاً متأخّراً عن الحاوي، و المتأخّر عن الشيء موقوفٌ على الشيء، و كلّ موقوفٍ على الشيء ممكن لذاته، فيكون عدم الخلا ممكناً، و إنّه محالً. و هذا الطريق غير مطابق لما في المتن، لخلوه عن معيّة إمكان المحويّ و الحاوي، واحتياجه إلى أنّ ما مع المتأخّر متأخّر.

[٣/٢٦-٢/٣٦] قوله ": و اعلم اأنّ قولنا الخلأ ممتنعُ لذاته.

يريد تحقيق التلازم بين وجود المحوي و عدم الخلاء فأوّلا تحقق معنى الممتنع لذاته و ذِكْرُ الخلا في هذا البيان و اقع بطريق التمثيل، أو لانه مقصود بتصوير الممتنع لذاته قصداً أوّلياً، و إلّا فليس له اختصاص بالخلاء بل كلّ ممتنع لذاته كذلك. فليس معنى الممتنع لذاته ذاتاً يقتضي العدم، بل معناه شيء يتصوّره العقل و يجزم بعدمه بحسب تصوّره من غير نظر إلى الغير، و إنْ جاز توقّف حكمه بالعدم على وسط و إليه أشار بإيراد صيغة الحصر حيث قال: «إنّ تصوّره هو المقتضي لامتناع وجوده»، احترازاً عن الممتنع بالغير. فإنّ العقل لا يحكم بعدمه بمجرّد صورته العقلية، بل بالنظر إلى الغير.

و بهذا التحقيق يضمحل ما عسى أن مختلج في الوهم من: أن الثابت بالبرهان عدم الخلأ، و أمّا امتناعه لذاته فلا. فإنّ الذي دلّ على عدمه هو أنّه لو وجد الخلأ لكان كمّاً، فيكون ذا مادّةٍ، فلم يكن خلاً، فوجوده يستلزم عدمه، و ما كان "كذلك يكون مستنعاً لذاته. لانًا لمّا نظرنا إلى ذاته مع قطع النظر عن الغير لزم منه محالً. و الممتنع بالغير و إنْ جاز استلزامه للمحال إلّا أنّ استلزامه للمحال إنّما يكون بالنظر إلى ذلك الغير لا بالنظر إلى ذاته. و هذا كشريك الباري، فإنّ دليل الوحدانية كما دلّ على عدمه دلّ أيضاً على امتناعه لذاته، فإنّ وجود الشريك يستلزم المحال بالنظر إلى ذاته. فقد ظهر أنّ معنى قولنا امتناعه لذاته، فإنّ وجود الشريك يستلزم المحال بالنظر إلى ذاته. فقد ظهر أنّ معنى قولنا

۲. س: قال.

٥. ج اق اس: ان.

٨. س: أيضاً.

۱. س: ص: شيئاً. ٤.: شيئاً.

٧. م يج، ذات,

٣. م: البرمان.

٦. ج: يكون.

:«الخلاّ ممتنعٌ لذاته» أنّ ما يتصوّره العقل من الخلأ يحكم عليه العقل بانّه ممتنع الوجود في الخارج، بالنظر إلى ذلك المتصوّر لا بالنظر إلى ذلك الغير. وكذا معنى الواجب لذاته ليس أنَّ هناك ذاتاً و رجوداً تقتضيه و انمّا هو شيءٌ يتصوّره العقل و يحكم عليه بالوجود من حيث ذاته، لا بالنظر إلى الغير. بخلاف الممكن لذاته، فإنّ العقل لا يحكم؟ بوجوده و لا بعدمه إلّا بعد اعتبار وجود علَّته أو عدمها.

إذا تقرّر ذلك " فنقول: شيءٌ يتصوّره العقل و يسمّيه بالخلأ، فعدم الخلأ عبارةٌ عن نفي ذلك المتصوّر بخلاف عدم الإنسان مثلاً ، فإنّه نفى الموجود في الخارج فهما عدمان خارجيان، إلّا أنّ عدم الخلأ عدمٌ في الخارج لموجودٍ عقلي، و عدم الإنسان عدمٌ في الخارج لموجودٍ خارجي. فمني وجد ٥ المحويّ من حيث أنَّهُ ملاَّ يلزمه نفي ذلك المتصوّر قطعاً. و متى انتفى ذلك ألمتصوّر يلزم وجود المحويّ من حيث إنّه ملاً، فوجود المحويّ و عدم الخلاّ متلازمان في نفس الأمر. و ليس المراد من قوله: «في المتلازمين»: لا يتصوّر التلازم في العقل؛ إذ لا تلازم بحسب العقل على ما لا يخفى. و على تقدير التلازم العقلى فهو ليس مقدّمة البرهان، فإنّ المقدّمة هي كونهما متلازمين في الوجود بـحسب الأمـر نفسه ?؛ بل المراد المبالغة في عدم التحقيق ٧ على ما هو الشائع في عرف التخاطب.

و في التقييد بقوله: «من حيث هو ملاً» فائد تان:

الأولى: إنّ هذا التلازم لابدٌ فيه من اعتبار الحاوي، فإنّ المحويّ لا يستلزم من حيث ذاته نفي الخلاّ؛ بل من حيث إنّه متجدّدٌ بالحاوي^، فإنّ الخلاّ هو المكان الخالي كما أنّ الملاً هو المكان المملوء، فيجب اعتبار سطح الحاوي ثمّ تصوّره تارةً خلاً و تارةً ملاً. و أمّا نفس الجسم فهو لا يستلزم الخلاُّ و لا الملاُّ، فإنَّ الحاوي جسمٌ و لا خلاُّ و لا ؟ ملاَّ. إذ لا مكان له. فاستلزام المحريّ نفس الخلاّ ليس إلّا من حيث إنّه يملاّالمكان.

هذا ما سمعناه و أشعر به كلامه.

£. م: مثلاً.

۱. قارس: ذلك.

٢. ڄ: لا بجزم.

ه. س: + وجود.

٩. ج اس: لا خلأ و لا ملاً. ٨ س: فالحاري. يع: بأيُّ رجه.

٧. م: تحقيق. + الانفكاك.

۲ س: هذا

٦. فه: نفس الأمر.

ر فيه نظرً! لأنَّ عدم الخلاُ و هو عدم المكان الخالي [٦٣] إمّا لعدم المكان أو لوجود الملاً، فاستلزام المحويّ لعدم الخلاُ لا ينحصر في حيثية الملاً، فإنّه لا خلاً مع المحويّ على تقدير عدم السطح الحاوي أيضاً.

الثانية: اندفاع سؤالٍ، و هو: إنّ الخلاُ عدم المحويّ، فعدمه عدم العدم، فيكون ثبوتياً! فعدم الخلاَ هو نفس المحويّ. فالقول بأنّ المحويّ مع عدم الخلاَ بمنزلة القول بأنّ الشيء مع نفسه.

وجوابه: إنّا لانسلّم أنّ الخلأ هو عدم المحويّ، بل عدم الخلاُ "إنّما يعرض للمحويّ من حيث أنّه ملاً، وكونه ملاً وصف للمحويّ باعتبار مكانه. وكأنّ قوله :«والمقارن المغائر للمحويّ و هو نفي ما يتصوّر منه، أي: من الخلاُ» تنبية على هذا، فإنّه ربّما ظنّ أنّ عدم الخلاُ عين وجود المحويّ، لشدّة تقارن معنييهما.

[٣/٢٢٧-٢/٣٧] قوله: إِذَا ۖ تَحقَّق هذا سقط ما يمكن أن يتشكُّك به.

هذا الشكّ إمّا نقضٌ على المقدّمة الثالثة بأن يقال: وجود المحويّ مع عدم الخلاّ معيّةً تلازميةٌ و هما لا يتّحدان في الوجوب لأنّ عدم الخلاّ واجبٌ بالذات و وجوب المحويّ واجبٌ بالغير؛ أو معارضةٌ في المقدّمة القائلة بالتلازم، و ليس كذلك؛ أو في المقدّمة الحاكمة بامتناع الخلاّ فإنّ وجوب عدم الخلاّ بالذات مع وجوب المحويّ بالغير ممّا لا يجتمعان، و الثاني ثابتٌ.

بيان المنافاة ٦ أنّهما معاً معيّةٌ تلازمية، و المتلازمان يجب أن يتّحدا في الوجوب. و هذا التقرير أطبق على ما في الشرح.

و أجاب: بأنَّ المعيَّة التلازمية بين عدم الخلاُّ و وجود المحريِّ إنَّما هي على تـقدير عليّة الحاوي. و المحريِّ على هذا التقدير ليس بواجبٍ بالغير، بل مـــتنع، و إنّــما كـــان التلازم بينهما على هذا التقدير، لأنّه إذا كان الحاوي علّة ً للمحويِّ كان مــتقدَّماً عـــلى

٢. س: + هو عدم... الخلام ٢. ج. و إذا.

٦. م: ببيان منافاة.

۵. س: وجرد،

١. قايج: بعدم.

لدى: عدم.

لا ق د مذار

المحويّ محدّداً لمكانه. فمتى عدم الخلأ يلزم وجود المحويّ و متى وجد المحويّ يلزم عدم الخلأ قطعاً. أمّا إذا لم يكن الحاوي علّة فعدم الخلأ لا يستلزم وجود المحويّ، لجواز أن يكون الحاوي و المحويّ معدومين، فيكون الخلأ أيضاً معدوماً، لأنّ الخلأ لا يتعرّض بعدم المحويّ من حيث أنّه محويّ و ملأ بأنّ وجود المحويّ لا يستلزم عدم الخلأ إلّا من حيث أنّه متحدّدُ بسطح الحاوي كما سبق بيانه.

فنبّه بقوله: «لأنّ ذلك الغير الذي يفيد وجود المحوى ... إلى آخر» على المقدّمتين: أمّا على على المقدّمة الأولى و هي إنّ التلازم على تقدير العلّية بمنطوق قمذا الكلام؛ و أمّا على المقدّمة الثانية ـ و هي أن لاتلازم على تقدير عدم العلّية فبمفهوم الحصر في قوله: «هو الذي جعل». و معنى الكلام أنّ الحاوي الذي فرض علّة للمحويّ هو الذي جعل المحويّ بحيث يكون معه عدم الخلأ، لما ذكر من أنّ معنى عدم الخلأ عدم المتصوّر من الخلأ؛ و منصوّر الخلأ لا يكون إلا بحسب اعتبار الحاوي. فما لم يكن للحاوى تحقّقُ لم يكن لعدم الخلأ مع المحويّ اعتبار، ثم قال: «و لذلك حكم بامتناع إفادته للمحويّ»، أي: لمّا كان عدم الخلأ مع وجود المحويّ على تقدير علّية الحاوي امتنع أن يكون الحاوي علّة، لأنّ المحويّ حينئذٍ يكون ممكناً مع الحاوي، فيلزم إمكان الخلاً.

و عند هذا تمّ الجواب. لأنّ الجواب المتمّ بثلاث مقدّماتٍ: المقدّمتان المنبّه عليهما؛ و المقدّمة الثالثة: إنّ المحويّ على ذلك التقدير ممتنعٌ. وقد نبّه عليها بقوله: «و لذلك حكم بامتناع إفادته "»، لأنّه متى امتنع أن يكون الحاوي علّةً للمحويّ امتنع وجود المحويّ مع كونه معلولاً للحاوي، ثمّ صرح بهذا في قوله: «الحاصل».

و إنّما وجّهناه كذلك لأنّه لو أجرى على ظاهره لكان قوله: «و لذلك حكم» مع قوله : «و الحاصل» لاحاصل له الأنّه يكفى في الجواب أن يقال: الغير الذي يسفيد وجسود المحويّ هو الذي يفيد معيّة عدم الخلأ. و المحويّ إنّما يكون واجباً بغيره الذا لم يكس معلولاً للحاوى.

١، س: لمدم. ٢. ج: فيمنطرق، ق: فمنطرق. ٣. م: أنَّ.

٧ م: بغيره.

و توجيه هذا الجواب إنّما يظهر بالاستفسار؛ فيقال: إمّا أن يراد بالمعيّة التلازمية بين عدم الخلأ و وجود المحويّ المعيّة في نفس الأمر، أو على تقدير علّية الحاوي. و الأوّل ممنوعٌ؛ و الثاني مسلّمٌ، لكن المحويّ على هذا التقدير ممتنعٌ. و لا ارتياب في أنّ الاقتصار على هذا المنع كافي في الجواب، إلّا أنّه حتّق المقام ببيان كون المعيّة التلازمية إنّما هي على التقدير.

## و فيه نظرٌ من وجهين:

الأوّل: إنّ ما ذكره في ذلك البيان لا يدلّ على أنّ لوجود الحاوي مدخلاً في استلزام وجود المحويّ، لعدم الخلاء بل على أنّ تصوّر عدم الخلاّ يتوقّف عملى تمصوّر السطح الحاوي و لا يلزم منه إلّا أنّ التصديق باستلزام وجود المحويّ لعدم الخلاء يتوقّف على تصوّر الحاوي، و المطلوب هو الأوّل، فما هو اللازم من بيانه غير مطلوبٍ ا

و الأولى أن يقال: التلازم هو على التقدير، لأنّ التلازم عبارةً عن الاستلزامين: استلزام عدم الخلاّ لوجود المحوي، و استلزام وجود المحوي لعدم الخلاّ و هذا الاستلزام و إنْ لم يتوقّف على ذلك التقدير إلّا أنّ استلزام عدم الخلاّ لوجود المحويّ يتوقّف عليه كما تبيّن. فيكون التلازم متوقّفاً على التقدير.

الثاني: إنّ التلازم بينهما يتحقّق على تقدير تحقّق الحاوي [٦٤] سواءٌ كان علّة أو لا. فالسؤال إذا خصّص بحال عدم العلّية لم يندفع بما ذكره، لتحقّق المعيّة حينئذٍ آفي نفس الأمر و اختلافهما في الوجوب.

قإنّ قلت: إذا كانا معاً على تقدير تحقّق الحاوي ر المحويّ ممكنُ أمكن عدم الخلاّ؛ فنقول: إمكان عدم الخلاّ إنّما يلزم "لوكان إمكان المحويّ مع وجوب الحاوي، و ليس كذلك [ ٦٥]؛ بل إمكانه مع إمكانه، و وجوبه مع وجوبه.

و الصواب في الجواب [ ٦٦]: إنّ اتّحاد المتلازمين إنّما يجب هو في مطلق الوجوب، لا في الوجوب بالذات، و قد سلف بيانه.

و اعلما، أنَّ الإشكال القويّ هيهنا أنّ الحاوي ليس علَّةٌ لمطلق المحويّ [٦٧]، بــل

لمحوي معيّن، و المحويّ المعيّن و إنّ استلزم عدم الخلأ إلّا أنّ عــدم الخــلاّ لايســتلزم المحريّ المعين؛ فلا يتحقّق التلازم على ذلك التقدير أيضاً.

و لو قيل: وجب الحاوي و لم يجب المحويّ و هو الملاّ، فلم يجب الملاّ فامكن الخلاّ؛ فنقول: المحويّ ملاً مخصوصٌ، و لا ايلزم من عدم وجوب الملاّ المـخصوص عــدم وجوب٬ الخلاً.

[٢/٢٦٩-٢/٣٧] قوله: إنَّما أورد تاليها كلِّياً.

و هو قوله: «إذا عتبرت حال المعلول مع" العلَّة وجدتها الإمكان، فهذا كلِّيّ؛ و التالي بالحقيقة: إنّ حال المحويّ مع الحاوي الإمكان، و هو جزئيّ. و إنّما ذكر التــالي كــلّياً ٤ تمهيداً للجزئي، و بياناً له. ضرورة أنّه إذا ثبت الكلّي ثبت الجزئي كــقولنا: كــلّ انـــــانٍ حيوان، فزيدٌ حيوانٌ۔

فإنّ قلت: يجب أن يكون مراده بالمعلول المحريّ و بالعلَّة الحاوي، لا كلَّ المعلول و العلَّة و إلَّا لم ينتظم الكلام. فإنَّه إذا قال: لو كان الحاوي علَّةُ للمحوى كان حال كلَّ معلولٍ مع علَّته الإمكان، كان كلاماً غير منتظّم إن و على تقدير انتظامه لم يكن مقدّمةً لزوميةً، و الاتّفاقية لا دخل لهافي النياس الاستئنائي.

فنقول: و<sup>٧</sup> الشارح أيضاً يقول المراد ذلك، إلّا أنّه عبّر عنه بالعبارة الكــلّية تــمهـيداً

و كأنّه ^ قال: نو كان الحاوي علّة للمحويّ ٩ كان حال المحويّ مع الحاوي الإمكان، لأنَّ المحريِّ معلولٌ حينئذٍ، و حال المعلول مع العلَّة الإمكان، فيكون حال المحويِّ مع الحاوي الإمكان.

ر قوله: «استثناء التالي»، أي: مستلزمٌ للاستثناء. فلمّا كان المقصود من إيراد التالي الكلَّى الجزئي، ذكر استثنائه جزئياً. إلَّا أنَّه مجملٌ؛ تفصيله قوله :«فلا يخلو». و فيه إشارةٌ

| الام:+ وجو | ۲. ج،ق: + عدم. | ۱. م: فلا. |
|------------|----------------|------------|
| ,          | 1 - 6          | , r - 1    |

ه. س: لو کان. ٦. م: منظّم.

<sup>1.</sup> س: كلّباً. ٨ م: فكأنَّه. ٩. س: + علَّة. ٧. ق،س؛ و.

إلى المقدّمة الثالثة، لأنّ المعيّنة التلازمية بين وجود المحويّ و عدم الخلأ يشير إلى أتفاقها في الوجوب. على أنّ تفصيله مصرّحٌ ا بد.

و الحاصل: إنّ الشيخ أورد التالي كلِّياً وكنّى به عن الجزئي، ثمّ استثنى التالي جزئياً مجملاً، ثمّ صرّح بالتالي جزئياً، ثمّ أورد تفصيل استثنائه.

[٢/٢٨- ٣/٢٣] قوله: و أقول: الاقتصار على ما قرّره.

الم يقرّر الشيخ في أوّل الكلام إلّا أنّ حال المعلول مع علَّته الإمكان. و هذا القدر من غير اعتبار كون العلَّة ٢ الحاوي لا يفيد المعيَّة بين المعلول و عدم الخلاَّ، فإنَّه مالم يفرض سطحٌ حاوٍ لم ينفرض الخلأو لا عدمه. فلا يستلزم المعلول نفي الخلأ و بالمكس. وكيف و لو افاد إمكان المعلول مع العلَّة مقارنة المعلول لعدم الخلأ لامتنع استناد كلَّ جـــــم إلى علَّته". لأنَّه لمَّا كان كلَّ جسمٍ معلولٌ مع عدم الخلأ و حاله مع علَّته الإمكان، فيلزم إمكان الخلاَّ، لأنَّ إمكان أحد المتلازمين يستلزم إمكان الآخر. فالواجب أن يقيِّد العلَّة بكونه حاوياً محدّداً لمكان المعلول.

فلئن قلت: إمَّا أن يكون المراد بقوله: «حال المعلول مع العلَّة ٤ الإمكان» أنَّ حال المحويّ مع الحاوي الإمكان؛ أو يكون المراد: مطلق المعلول و العلَّة. فـإنّ كـان المـراد المطلق لم يتحقّق الملازمة، و الاتّفاقية لا تفيد في القياس الاستثنائي؛ و إنْ كان المراد المحويّ و الحاوي فإعادة هذا الكلام يكون تكراراً قطعاً.

فنقول: لا شكِّ أنَّ المقصد الأصلى هو المحويِّ و الحاوي، لكن لمَّا عبّر عنهما بالعبارة الكلِّية و هي العلَّة و المعلول للغرض المذكور فربِّما أوهم ذلك أنَّ مناط المعيَّة التلازمية بين وجود المحويّ و عدم الخلأ هو مطلق العليّة و المعلولية°. فصرّح بتخصيص العــلّة تنبيهاً على أنّ مناطها هو كون العلَّة الحاوي، لا مطلق العلَّية و المعلولية.

ثمّ كأنّ سائلاً يقول: فعلى هذا الشرطية المعتبرة في القياس الاستثنائي هي المقيّدة "

٣. م: علته

۲. م؛ علَّة.

۱. ق: بنصرٌح،

٦. ج: + للحاري، ق:س: + للعلَّية،

ه. س: المعلولية.

٤. م: علته.

بالحاري، لكنّه قدّم استثناء التالي عليها، ففيها اسوء ترتيبٍ.

فأجاب: بأنّه إنْ رام أحدٌ نظم الكلام قدّم هذه الشرطية على الاستتناء، حستّى كأنّ الشيخ عقد الشرطية مطلقة أوّلاً ثمّ أوردها مقيدة معيّنة، ثمّ ذكر الاستثناء مجملاً، ثمم مفصّلاً. فانتظم الكلام انتظاماً حسناً.

و ربّما وقع ذلك التغيير من طغيان قلم الناسخ.

### [٣/٢٨] قوله: و أمّا اعتراض الفاصل الشارح.

قرّر الإمام الدليل بالطريقين المذكورين بأنّ الحاوي لوكان علمة للمحويّ لكان متقدّماً عليه، والتالي باطلّ، لأنّ وجود المحويّ مع عدم الخلاّ و عدم الخلاّ مع الحاوي، لأنّه واجبُ لذاته لا يتأخّر عن غيره، و ما مع المع معّ، فوجود المحويّ مع الحاوي، فيستحيل أن يتأخّر عنه. و لأنّ الحاوي لو تقدّم على المحويّ الذي هو مع عدم [الخلا و المتدّم على المعويّ الذي هو مع عدم [الخلا و المتدّم على المعون عدم الخلاً ممكناً.

ثمّ اعترض على الطريق الثاني بما نقله الشارح، و توجيه اعتراضه عليه ظاهرًا.

و أمّا الشارح فلم يوجّه الدليل الا بطريق المعيّة، ولم يتعرّض فيه للقضية القائلة بأنّ ما مع المتأخّر متأخّر؛ و لا يحتاج فيه إليها أصلاً. فليت شعري كيف يورد الاعتراض على ما وجّهه حتّى اشتغل بحلّه؟! و إنّ هذا إلّا غفلةٌ عن توجيه الكلام، أو حرصٌ على تخطئة الإمام!

# [٣/٢٣٢.٢/٣٨] قوله: لكنَّه لم يعلَّل بذلك إلَّا كونه غير مذهوبٍ إليه بوهم.

لاشك أنّ قولد: «و لا ممكنّ ^ » عطفٌ على قوله: «فغير مذهوبٍ إليه بوهمٍ ». فكما أنّ هذا يكون معلّلاً بالشرف وجب أن يكون ذلك كذلك.

| ۲. م: + نظم. | ۲. م: يوردها. | ۱. م: فليها.   |
|--------------|---------------|----------------|
| ٦. س! عدم.   | ە, ق: بىشمىل, | ع. م: متدّماً. |
|              | ۸ ج: يمكن.    | ۷. م: فكان.    |

[۳/۲۳۳-۲/۳۹] قوله: و لعلَّك تقول: هب أنَّ علَّة الجسم السماوي أنَّ غير جسمٍ.

تقريره: انّك تجعل الحاوي وعلّة المحويّ مستندين إلى علّةٍ. فيكون الحاوي متقدّماً على المحويّ، لأنّ ما مع المتقدّم متقدّمٌ.

و حيننذٍ يكون مع الحاوي إمكان المحويّ، فيلزم إمكان الخلأكما لزم على تقدير كون الحاوي علّةً.

أجاب: بأنّ الحاوي إذا كان علّةً للمحويّ كان سابقاً على المحويّ متحدّداً بـوجوده السطح، فيكون للمحويّ معه امكانٌ؛ فلا يجب معه ما يملأه فيمكن الخلاُ.

و هذه هي الطريقة الّتي أشرنا إليها فيما سلف مستغنيةً عن التعرّض للمعيّة بين عدم الخلاُ و وجود المحويّ في الثبوت. أمّا إذا لم يكن علّة للمحويّ وكان مع علّة المحويّ لم الخلاُ و وجود المحويّ، لأنّ تقدّم علّة المحويّ عليه ليس بالزمان حتّى يكون ما معه متقدّماً عليه؛ بل بالذات و العلّية. و ما معهما و هو الحاوي ليس بعلّةٍ؛ فلا يلزم تـقدّمه عليه.

و نظر الإمام في قوله: و أمّا التقدّم الذاتي فانّما يكون للعلّة لا لما ليس بعلّةٍ. لأنّ التقدّم الذاتي ينقسم إلى التقدّم بالطبع كتقدّم الواحد على الاثنين، و إلى التقدّم بالعليّة كتقدّم حركة اليد على المفتاح. فحصره التقدّم الذاتي في العلّية ليس بجيّدٍ.

ثمّ يمكن أن يقال: هب أنّ ما مع العلّة لا يجب أن يكون متقدّماً بالعلّية، و لكن لِمّ لا يجوز أن يكون متقدّماً بالطبع؟ فاذا "كان الحاوي متقدّماً بالطبع على المحويّ عاد الالزام! وردّه الشارح: بأنّ المراد بالتقدّم الذاتي هو التقدّم بالعلّية، لأنّ كون الحاوي متقدّماً على المحويّ بالطبع غير متصوّرٍ.

و فيه نظرًا لأنّ المحويّ إنّما لا يستلزم الحاوي لو لم يكون محتاجاً إليه [٦٨]. أمّا لو غرض أنّه متقدّمٌ عليه بالطبع كما إذاكان شرطاً فالمحويّ يكون محتاجاً إليه مستلزماً له. وحينتذٍ يعود السؤال.

٣. ج: و إذا. س: فإنه إذا.

و عندي أنَّ نظر الإمام ليس بواردٍ، لأنَّه بالتحقيق كلامٌ على سند المنع. قإنَّ جــواب الشيخ ليس إلّا انّا نسلّم أنّ ما مع علَّة المحويّ يجب أن يكون متقدّمةً، و إنّما يلزم تقدّمه لو كان تقدّم العلّمة على المحويّ بالزمان؛ و ليس كذلك،بل بالذات. و التقدّم الذاتــي نعــلّـة المحويّ إنّما هو من جهة العلّية؛ فلا يلزم أن يكون ما ليس بعلّةٍ متقدّماً بالذات. و إنْ كان مع العلَّة ' فالقول بأنَّه لِمَ لا يجوز أن يتقدّم ما مع العلَّة بالطبع ؟ قولٌ خارجٌ عـن سـنن

و هذا السؤال أورد في فصلِ آخر بعبارةٍ أخرى،و هي أن يقال: وجوب الحاوي مع ٢ وجوب علَّة المحويّ، و إمكان المحويّ مع وجوب علَّة الحاوي". فيكون إمكان المحريّ مع وجوب الحاوي، و يلزم المحذور المذكور.

و الجواب: إنّ إمكان المحويّ إنّما يكون مع وجوب علَّته للعلّية. وأمّا وجوب الحاري فلمًا لم يكن علَّةً لم يلزم أن يكون معه إمكان المحويّ. و قوله :«ليس كلّ ما هو بعد مع» فهو <sup>ع</sup>جواب سؤالٍ لما قال: المحويّ إنّما هو ممكنّ بالقياس إلى علَّته [٦٩]؛ و لا يلزم منه إمكان الخلأ، و إنّما يلزم لوكان للحاوي سبقٌ على المحويّ.

فكأنّ سائلاً قال: رجود المحريّ بعد علّته، و علّته مع وجود الحاوي، و ما هو بعدُ مع بعدٌ؛ فيكون وجود المحويّ بعد وجود الحاوي، فيلزم إمكان الخلاّ.

و جوابه ظاهرٌ.

# [٢/٢٣٦\_٢/٤١] قوله: و العنَّك تقول: انَّ الحاوي و المحويِّ.

تحريره: إنَّ الخلاَّ ليس بممتنع ٥ الوجود. فإنَّ الحاوي و المحويَّ ٦ ممكنان، فـيكون كونهما في مكانيهما ممكناً، فخلوّ مكانيهما لاغير واجبٍ؛ و هو المطلوب.

غيقال: لا نسلَّم أنَّه يلزم من إمكان عدمهما^إمكان الخلاُّ، فإنَّهما إذا عدما لم يكن خلاًّ أيضاً. لأنَّه لا مكان هناك حتَّى يكون باعتباره \* خلاًّ أو ملاًّ. فإمكان الخلاُّ غير لازمٍ من

> ٢. س: + علَّة. ١. س،ج: علَّة.

٥, س؛ ممنتع.

غ. سنج: + يعد.

٧. ق: ممكناً فخلز مكانيهما.

٦. ج: المحريّ و الحاوي.

٣. ج: ف: المعويّ.

٨. م: عدمه.

۶. س: باعتبار.

إمكان عدمهما، بل إنّما يلزم من وجوب الحاوي و إمكان المحويّ معه.

[٢/٢٣٧-٢/٤١] قوله: سواءً جعلت العلَّة صورة الحاوي أو نفسه الَّتي تكون مبدأً لصورته، أو تكون هي كصورته.

أي: نفسه الّتي تكون كصورته. فإنّك قد سمعت أنّ للفلك إرادة جزئية، و المريد للجزئيات لابد أن يتصوّرها. و المتصوّر اللجزئيات يكون قابلاً للانقسام لأنّ الجزئيات منقسمة فينقسم محلّها، فيكون جسمانياً. فوجب أن تكون للأفلاك قوّة جسمانية تحلّ فيه صور الجزئيات و ينزل منزلة الخيال فينا؛ إلّا أنّ الأفلاك لمّا كانت متشابهة لا يبعد أن يكون الفلك كلّه قابلاً لصور الجزئيات، فهذه القوّة السارية في كلّ جسم الفلك و هي النفس المنطبعة إمّا كصورته النوعية، أو عين صورته النوعية، لأنّ الدليل دلّ على أنّ للفلك صورة نوعية هي مبدأ الآثار المختصة به، و دلّ أيضاً على أنّ له قوة يرتسم فيها صور الجزئيات، و لم يدلّ دليلٌ على تغايرهما. فجاز أن تكون النفس المنطبعة غير الصورة النوعية مبل كالصورة، و أن يكون عينها. و أمّا نفسه الّتي تكون مبدأً لصورته الحاوي فهي صورته النوعية.

[٣/٢٣٨-٢/٤٣] قوله: كان للشيخ أن يقول: اعتبار كونه فاعلاً^ للأشياء.

فيه نظرٌ؛ لأنّ تغائر الاعتبارات إنْ كفى في صحّة كون الشيء فاعلاً وقابلاً فلِمَ لا يكفي فيما نحن الشيء فاعلاً وقابلاً فلِمَ لا يكفي فيما نحن ابصدده ؟ [٧٠] فإنّ من الجائز أن تكون المادّة فاعلةً باعتبار أنّها مصدرٌ، قابلةً باعتبار صحّة مقارنتها للشيء ١٠.

[٣/٢٣٩\_٢/٤٣] قوله: و ذلك لأنّ الصورة صنفان.

|                |                     | *****            |
|----------------|---------------------|------------------|
| ۱. م: النصوّر، | ٣. م: فتكون بمنزلة. | ٣. م: كلّه.      |
| ٤. س: الصور.   | ە، ج: غير،          | ٦. س: + دلّ.     |
| ٧، ج: لصورة.   | ٨ م، ق،من: عامَلاً. | ۹. م،صن : + قيه. |
| ٠١٠. س: لشيء.  |                     |                  |

صور الأجسام صنفان: صورًا حالَة فيها، و صورًا غير حالَة فيها"؛ بل هي صورً كمالية لها. أمّا الصّور المادّة فلمّا كان قوامها بالمادّة كان فعلها بواسطة المادّة؛ بل بواسطة الجسم، لأنّ الكلام في الصور النوعية و هي تقوم أبالجسم، فيكون فعلها بمشاركة الوضع. و الوضع هيهنا بمعنى المقولة، أي: يتوقّف فعلها في غيرها على أن يكون لجسمها وضع مخصوص بالنسبة إلى الغير من مماسّةٍ، أو مجاورةٍ أو مقابلةٍ، أو غير ذلك.

و لمّا كانت هذه المقدّمة بديهية نبّه عليها باستقرار الأجسام و تأثيراتها [٧١] ، فإنّ النار الّتي في المشرق لا تؤثّر في الماء الّذي في المغرب بل فيما يجاورها بو كنذا الشمس لا تضيء كلّ شيءٍ ، بل ما يقابلها أ. و أمّا الصور الكمالية فلمّا لم تحتج إلى الجسم في وجودها فلو كانت غير محتاجة في فعلها أيضاً إليه كانت عقلاً، لا نفساً. فيكون فعلها أيضاً بمشاركة الوضع.

و أمّا المقدّمة الثائنة: فهي إنّ صورة الجسم لا يفعل فسيما لا وضع له بالقياس إلى جسمها، و إلّا لم يكن لغيرها ١٠ وضع بالقياس إلى جسمها، و إلّا لم يكن لغيرها ١٠ وضع بالقياس إلى جسمها لم يكن لغيرها ١٠ وضع بالقياس إليه، و هذا معنى قوله: «و لا توسّط للجسم بين الشيء و بين ما ليس بجسم». أي: يستحيل أن يكون الجسم متوسّطاً بين الشيء و هو الصورة و بين ما ليس بجسم ١١ و هو ما لا وضع له.

و أمَّا ١٢ الرابعة: فهي إنَّ علَّة الجسم علَّةُ لجزئيه.

لا يقال: لا نسلم ١٣ أن يكون علَّةً لجزئيه؛ بل يجب أن يكون علَّةً للصورة فقط كما مرّ في النمط الرابع ؛

لائنًا نقول: ثبت في النمط الأوّل أنّ الصورة علّةً للهيولي، فتكون علّة الصورة علّةٌ لهما جميعاً؛ على أنّ علّية أحدهما كافيةً في الاستدلال.

|                     | <del>, ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,</del> |                 |
|---------------------|--------------------------------------------------|-----------------|
| ۳. ج،س: فيها.       | ۲. ماص: صورة                                     | ۱. ماص: صورة.   |
| ٦. م: الشرق.        | ه. أو مماشة.                                     | ع. س: مقرّمة.   |
| ٩. ج: بل مقابلها.   | ٨. م،ص: يجاوره.                                  | ٧. م: الشرق.    |
| ١٢٠. م: + المغدّمة. | ۱۱، س: أي يستحيل بجسم.                           | ١٠، م: يغيره.   |
|                     |                                                  | ١٣. س: لا يمكن. |

و بعد تقرير المقدّمات نقول: الجسم لا يصدر عن الجسم و إلّا لكان عــلّةً لجــزئيه: الهيولي و الصورة. لكن ليس لشيءٍ منهما وضعٌ هو هيئةٌ للشيء بسبب نسبة بعض أجزائه إلى بعضٍ ١، و بسبب نسبة ٢ أجزائه إلى غيره. و لا شكّ أنّ مثل هذه الهيئة لا يعرض لمـــا ليس بجسم، و شيءٌ من الهيولي و الصورة ليس بجسم. و ما لا وضع له لا يمصدر عن الجسم. قلا يصدر عن الجسم شيءٌ منهما، فلا يصدر الجسم عن الجسم؛ و هو المطلوب. فإنّ قلت: الجسم لمّا جاز أن يعدّ مادّةً لقبول صورةٍ سابقٍ. فِلَم لا يجوز أن توجد فيها صورة "بحسب الوضع السابق؟

فنقول: تبيّن أن لابدٌ من الوضع حال الفعل، فالوضع <sup>ع</sup>السابق لا يفيد.

و اعلما أنّ هذا الدليل يدلّ على أنّ علَّة الجسم لا يجوز أن تكون الهيولي و لا الصورة، لأنَّ تأثير كلُّ منهما لا يكون إلَّا بواسطة الأخرى، فيكون تأثير كلُّ منهما بواسطة الجسم، فوجب أن يكون بمشاركة الوضع قطعاً، و حين ثبت أنّ علَّته ليست الجسم ° و لا النفس، و لا الواجب تعيّن أن يكون علَّته العقل [ ٧٢]. فإذن ثبت أنّ كلّ جسم لا يكون علَّته إلّا العقل. و هذا هو تمام الطريقه الرابعة في إثبات العقول.

[٤٤/٢٤١ ٢/٤٤] قوله: أِحكام ثلاثة.

هذه الأحكام منظورٌ فيها:

أمّا في الأوّل: فلما قيل من أنّ المعلول الأوّل هو الروح الأعظم لا العقل.

و أمّا في الثاني: فلجواز صدور العقل الثاني من الأوّل، و الثالث من الثاني... و هكذا.

و أمّا في ٦ الثالث:فلجواز صدور السماريات عن الواجب بتوسّط الجواهر العقلية.

و الجواب عن الأوّل: إنّ الثابت بالدليل أنّ المعلول الأوّل ليس عرضاً و لا جسمانياً و لا نفساً؛ ثمّ ما شئت فسمّه، فلا تشاحٌ ٧ في الأسماء؛

و عن الأخيرين: أنَّ بناء مثل هذه الاحكام ليس على السِقين و الجـزم؛ بــل عــلى

٦. م : ـ صورة،

٤. س: و الوضع.

١. ج: البعض.

۲. س: + بعض.

٥. م: قرجب... الجسم.

٦. س: في.

٧. س: قلا مشاحة.

الأخلق الرائسب، و الكلّ محتملٌ. على أنّ كلام الشيخ لا ينفي الاحتمالين. و السؤالان لا يردان إلّا على كلام الشارح.

#### [٣/٢٤٢-٢/٤٤] قوله: و ليس يجوز.

معنى كلام الشيخ: إنّه ٢ لا يجوز أن تستمرّ سلسلة العقول و تبتدأ بعد انقطاعها السماويات حتّى يحصل من العقل الأخير فلك، و ذلك الفلك فلك آخر... و هلمّ جرّاً إلى آخر الأفلاك. لما تبيّن أنّ الفلك يمتنع أنْ يصدر "عن الفلك، و أنْ ٤ لابدٌ لكلّ فلكٍ من مبدأ عقليّ. فالواجب إذن أن يبقى استمرار سلسلة العقول مع ابتداء السماويات فيتنازل العقول مع نزول السماويات أخر إلى آخر مع نزول السماويات حتّى يصدر عن عقلٍ أفلك، و عن عقلٍ آخر فلك آخر إلى آخر الأفلاك.

و هذا الكلام لا يظهر إلّا بعد ثبوت أمرين: ترتّب العقول، و استناد الأفلاك إليها كلّ فلك عن عقلٍ ... لكن يحتمل أن تصدر عن المبدأ الأوّل سلسلةً عرضيةً عقليةً بحسب تعدّد جهات عقلٍ واحدٍ أو أزيد، و يصدر عن آحادها الأفلاك، أو يصدر من العقل الأخير بتوسط العقول المتقدّمة أو لتعدّد جهات ^ جميع الأفلاك. و عند قيام هذه الاحتمالات كيف حصل الجزم باستمرار ترتّب العقول مع صدور الأفلاك؟ احتى لزم بالضرورة أن يكون عن عقل عقل و فلك او لعل الشيخ لم يجزم بذلك. و قول الشارح: «جزم بكونها مستمرّة مع الأفلاك»، لم ينطبق على "ما قصده؛ بل مبنى هذا الكلام أيضاً على الأنسب بحسب الظنّ. فإنّه لمّا ثبت أن كلّ فلك له عقل متشبّه " به يكون المناسب صدور ذلك الفلك عن " ذلك العقل. و لمّا كان الأنسب ترتّب العقول و قد وجب استناد صدور ذلك الهلك عن " ذلك العقل. و لمّا كان الأنسب ترتّب العقول و قد وجب استناد الأفلاك إليها فإنّ الأنسب ترتّبها مع تنازل الأفلاك و إنْ أمكن صدورها من " العقول على

د. م: الظنق.
 ۲. م: الن يكون.

£. م: الله. ه. م،ص: العقول مع نزول السماويات.

٦. م: العقل. ١٧. ج: ق: من. ١٨. م: بنعدُد جهانه.

ه ج: بحصل، ١٠. س: على. ١٠. ن: فشبه،

۱۲. ج،ق: من، ۱۳ سازيل.

وجوهٍ مختلفةٍ. فقوله :«فيجب أن يكون الأجرام السماوية» لا يريد به الوجوب في نفس الامر؛ بل بحسب الظنّ.

و قال الإمام معترضاً: لِمَ لا يجوز أن يصدر في أوّل الأمر عقولٌ كثيرةٌ، ثمّ يكون عقلٌ و فلكُ ثمّ بعده عقولٌ آخر كثيرةٌ، ثمّ عقلٌ آخر و فلكُ آخر ا... و هكذا؟ فلا يلزم أن يكون الأفلاك متساوية للعقول.

و هذا اعتراضٌ على ما لم يزعمه الشيخ أصلاً؛ بل ربمًا يصرّح بخلاف ذلك. و إليه الإشارة بقوله: «و يظهر من ذلك أنّ اعتراض الفاضل الشارح... إلى قوله: سخيف». و كذلك حكمه بأنّ الجواهر العقلي و الجرم السماوي أوّل كثرةٍ وجب صدورها عن المبدأ الاوّل، لأنّ وجوب صدور السماويات مع استمرار صدور العقول و إنّ اقتضى وجوب صدور تلك الكثرة ليس بدالٌ على أنّها أوّل كثرةٍ. لجواز صدور عقولٍ كثيرة أوّلاً غير مترتبةٍ على ما سيصوّره الشارح ثمّ يترتب عقولٌ و يصدر السماويات مع استمرارها. فهو أيضاً بناءً على الأنسب.

#### [٥٤/٢ـ٥٤ ٣/٢] قوله: إذا ٤ ثبت هذا فنقول.

لمّا كان المذهب المنسوب إلى القوم أنّ المهيّة ليست مجعولة بل المجعول الوجود، فهي فالوجود هو الصادر بالحقيقة، و أمّا المهيّة فتحققها في الخارج بواسطة الوجود، فهي منعولة بالعرض و المفعول الحقيقي هو الوجود. فإذا صدر من المبدأ شيء له هوية أي: مهية لكن الصادر عنه هو الوجودبناء على أنّ المهيات فير مجعولة و هو مغائر للمهيّة، و إليه أشار بقوله: «و مفهوم كونه صادراً عن المبدأ الأوّل "»... إلى آخر. فالوجود و المهيّة مفعولان، أحدهما و هو الوجود بالذات، و الآخر بالعرض.

و هذا الكلام من الشارح تصريحٌ بأنٌ في الخارج أمرين: مهيةٌ و وجودٌ [٧٣]، و قد صرّح في النمط الرابع بخلافه ا و قد حقّقناه.

| ₩                |                 |               |
|------------------|-----------------|---------------|
| ۳. م: اشار       | ۲. م: صرّح،     | ١. ص: آخر.    |
| ٦. ڤيص: الأَوُّل | ه. م: المهيَّة. | ٤. م: و إذا . |

### [٣/٢٤٦-٢/٤٦] قوله: أمَّا باعتبار تقدَّمها عليه فهما \* في ثانية المراتب مع الوجود.

اعتبار التقدّم بحسب التحقيق العقلي، فقد تقدّم أن المهيّة في العقل مسقدم على الوجود ، فالمهيّة حينئذ في أولى المراتب، والوجود في المرتبة الثانية. وأمّا أنّ الإمكان و الوجوب معه في المرتبة الثانية في مستقيم [ ٤٤ ]، لأنّ الوجوب و الإمكان يتوقّفان وعلى الرجود الذي هو في المرتبة الثانية، و ما يتوقّف على المرتبة الثانية فهو في المرتبة الثانية، و ما يتوقّف على المرتبة الثانية فهو في المرتبة الثانئة. و كذلك جعل التعقّلين بهذا الاعتبار في ثالثة المراتب، و بالاعتبار الأوّل في ثانيتها لا توجيه له. و الانسب إنّ اعتبر الوجود الخارجي أن يجعل الوجود في المرتبة الأولى و المهيّة في المرتبة الثانية، و الإمكان و التعقّل للذات لأنهما موقوفان على الوجود و المهيّة و الأمر في المرتبة الثالثة، و الوجوب و التعقّل للذات لأنهما يتوقّقان على الوجود و المهيّة و الأمر الخارجي في المرتبة الثالثة، و الوجود العقلي يغيّر ١٠ الترتيب بين الوجود و المهيّة فقط.

# [٣/٢٤٩\_٢/٤٧] قوله: و الواجب أن يُتسب الكلُّ إلى المُبدأ الأوَّل.

هذا لا بدّله من دليل اعلى أنّ الشارح ساعد ١٦ عليه و نقلِ اتّفاق الكلّ على صدور الكلّ منه ـ تعالى ـ فإنّ أراد صدور الكلّ بالذات فلا دلالة عليه، و إنْ أراد به أعمُّ سواء كان بالذات أو بواسطة فهذا لا ينافي نسبة المعلولات الأخيرة إلى المتوسّطة و نسبتها إلى العالية، فلم يحصل الخلاص من تشنيع أبي البركات. و لعلّ هـناك سـرّاً لم يـريدوا ١٣ التصريح به ا

### [٢/٢٤٩\_٢/٤٧] قوله: من الواجب ١٤ عنيه أن يفصّل.

أي: قد١٥ يبيّن أنّ مصدر المعلولين هو الإمكان و الوجوب، أو عقل نفسه و عقل غيره.

| 3. س: اعتبار الوجود. | ٢. ق: التحقيق،       | ۱. مېچەس؛ قهما،   |
|----------------------|----------------------|-------------------|
| ٦. م: فهي.           | ە. ج، ق، س: يتوقَّف. | ٤. ص: ق: المرتبة. |
| お弁に                  | ٨ س: + في المرتبة.   | ٧. م: + في.       |
| ۱۲. ج: ساعده.        | ۱۱، م: يعتبر.        | ١٠. م: النائية.   |
| ه١. م،ڙي: قد.        | غ؛, س؛ ⊬ أَنْ بِمقل. | ۱۳، م: لم يرده.   |

و قوله :«فضلاً و شرفاً» متعلّق البقوله: «كفى للشيخ». ثمّ ذكر أنّ الإمكان و الوجوب و الوجود و غيرها من التعلّقين لا يصلح للعلّية.

أمّا أوّلاً: فلأنّ الإمكان و الوجوب عدميان، و المعدوم يستحيل أن يكون عملّةً للموجود.

أمّا ثانياً: فلأنّ الإمكان معنى واحدٌ مشترك بين الإمكانات، كما أنّ الوجود آمعنى واحدٌ مشترك بين الوجودات أن فلوكان الإمكان علّة للشيء كان كلّ إمكان يتصلح أن يكون علّة أنفاد كان العقل الأوّل علّة للفلك فليكن إمكان ذلك الفلك علّة لنفسه، فيكون ذلك الفلك موجوداً لذاته فلا يكون ممكناً؛ وكذلك في الوجود و الوجوب.

و أمّا ثالثاً: فلأنّ العلم عندهم صورة مساوية للمعلوم، فيكُون علم العقل بنفسه و علم معلوله علّة لعقل، معلوله به متساويين. فاستحال أن يكون علم العقل "علّة لفلك و علم معلوله علّة لعقل، لاستحالة الحَتلاف الأمور المتساوية في اللوازم. و إليه أشار بقوله: «و ما يجري مجراه». و أمّا رابعاً: فلأنّ علم الشيء بنفسه و بغيره زائدٌ على ذاته، فعلّته إنْ كان هو المسبدأ

و امّا رابعا: فلانٌ علم الشيء بنفسه و بغيره زائدٌ على ذاته، فعلته إنّ كان هو المسبدا الأوّل فقد صدر عنه شيئان، و إنْ كان هو العقل الأوّل كان فاعلاً قابلاً، و إنْ كان غيره فهو معلوله.

و أجاب الشارح عن الأوّل: بأنّا لم نقل: «الإمكان و الوجوب علّتان»، بل من شرائط العلّة، و العدمي صالح لذلك؛

و عن الثاني: بأنَّ اشتراك إمكان الوجود و رجوب الوجود ليس على التساوي، بــل على التشكيك كما في الوجود. و الجواب الأوّل أيضاً واردَّ هيهنا، فإنَّ تساوي الآثار إنَّما يلزم^لوكان العلّة هو الإمكان، و ليس كذلك، بل المبدأ العقل الأوّل بشرطه.

و الجواب عن الأخيرين: أنَّ علم الشيء بنفسه ليس بزائدٍ كما مرَّ، و علمه بغيره من المبدأ الأوّل بواسطته.

١. س: يتعلَّق. ٢. م: الوجود.

ه. س :ر إذا.

£. م: الموجودات. ۷. س: فاستحالت. ۸. ق: + اد.

T. م: للمرجرد،

٦. م: + بلقسه.

ه م: هو،

[٣/٢٥١-٢/٤٧] قوله: ثمّ قال: المعلول الأوّل لايجوز أن يكون متقوّماً ١.

هذا اعتراضٌ عل قول الشيخ: «و لأنّه معلولٌ، فلا مانع من أن يكون منتقوّماً من مختلفات».

و تقريره: إنّ المعلول الأوّل لا لو كان متقوّماً من مختلفاتٍ فإمّا أن يكون المبدأ الأوّل علّة لجميع أجزائه فقد صدر عنه أكثر من الواحد، أو يكون علّة لبعض أجزائه. فعلّة الجزء الأخير إنْ كانت هي الجزء الأوّل فالصادر عن المبدأ الأوّل لا يكون إلّا بسيطاً، و قد م فرضناه مركّباً؛ هذا خلف ا و إنْ كانت شيئاً خارجاً فهو من معلولات المعلول الأوّل، فيستحيل أن يكون علّة لبعض أجزائه.

و الجواب ظاهرً.

[٢/٢٥٢\_٢/٤٧] قوله: و٥ لوقنعنا بمثل هذه الكثرة.

توجيهه: إنّ الكثرة الّتي أثبتوها في العقل إنْ كانت موجودةً في الخارج فقد صار عن المبدأ الأوّل أكثر من الواحد، و إنْ كانت اعتباريةً فمثل هذه الكثرة حاصلةً للمبدأ الأوّل لكثرة ماله من السلوب و الإضافات، فليكف في صدور الكثرة عنه.

أجاب: بأنّ السلب و الإضافة " لاتعقل إلّا بعد ثبوت الغير ضرورة استدعاء السلب مسلوباً و الإضافة منسوباً، فلو توقّف ثبوت الغير على السلب أو الإضافة يلزم الدور.

و هذا كلامٌ <sup>٧</sup>كما ترى مزيّفًا لأنّ تعقّل السلب و الإضافة يتوقّف على تعقّل الغير لا على ثبوته في الخارج، و ثبوت الغير في الخارج يتوقّف على نفس السلب أو ١ الإضافة؛ فمن أين يلزم الدور؟!

و ربمًا يوجّه بأنّ تعدّد السلوب و الإضافات و الاعتبارات إمّا في الخارج و هو محالً، لعدمها في الخارج، و إمّا في العلم، فإمّا أن يتعدّد في علم الله تعالى، أو في علم الغير. لكن تعدّد السلوب و الاعتبارات أ في علم الله تعالى ١٠ يقتضى تكثّراً في ١١ ذاته، و هو محال تعدّد السلوب و الاعتبارات أ في علم الله تعالى ١٠ يقتضى تكثّراً في ١١ ذاته، و هو محال

| ٣. م: قلب               | ٢, س: الأزّل. | ۱، ق،س: مقوّماً، |
|-------------------------|---------------|------------------|
| ٦. م: السلوب و الإضافات | ه. م: و.      | 4. قەس:كان.      |
| ٩. م: الإضافات.         | ۸. منصی: و.   | ۷. س: کلام.      |

على قاعدة القوم. فيكون تعدّد الاعتبارات بالقياس إلى ذات الله تعالى ١٢ موقوفاً على ثبوت الغير، فلو توقّف ذلك الغير على الاعتبار الذي لا يتحقّق إلّا فيه يلزم الدور. و هذا إنّما يتم لو توقّف صدور الأشياء من الله تعالى على وجود السلوب و الإضافات، و ليس كذلك؛ بل على أنفسها كما يتوقّف وجود الأثر على عدم المانع نفسه. على أنّه منقوضً بالاعتبارات الّتي في العقل [ ٧٥].

و اعلم ! أنَّ غُرضَهم ليس أنَّ تكثّر الموجودات لم يحصل إلّا من هذه الجهة إذ لابرهان دالُّ على ذلك، بل المراد أنَّ هذا ١١ الوجه يمكن أن يتصوّر منه الكثرة، و ربّما كانت الكثرة من جهةٍ أخرى لانعلمها؛ إلّا أنَّ هذا الوجه لو تحقّق في الواقع لا ستلزم ١٤ الكثرة، و هذه الملازمة لا يتوقّف تحقّقها على وجود الملزوم.

[١٥/٢-٤ ٣/٢٥] قوله: كان للمبدع بالحقيقة هو ذلك العقل فقط.

لأنّ الإبداع هو الإيجاد بلا توسّط شيءٍ و سائر العقول موجّدَةُ بتوسّط عقل، لكن فسّر الإبداع في النمط الخامس با يجاد شيءٍ غير مسبوقٍ بالعدم، فلعلّ له معنيين: أخصُّ و هو الإبداع الحقيقي، و أعمُّ و هو المذكور في النمط الخامس.

# [٢/٢-٤٥٢/٣] قوله: ثمّ إنّه لم يؤيّد دعواه ببيّنةٍ.

هذا كلام الشارح. يعنى نقل عن الشيخ إنّ المؤثّر في العقل الثاني هو العقل الأوّل. كما توهّم أبوالبركات من كلامهم من استناد المراتب الأخيرة إلى المتوسّطة و استنادها إلى العالية؛ و ليس كذلك! فإنّ الشيخ خصّ العقل الأوّل بالإبداع الحقيقي.

ر لوكان كلّ عقل صادراً ممّاً <sup>10</sup> فوقه بلا واسطة كان مبدعاً أيضاً بالحقيقة. فقد <sup>17</sup> ظهر أنّ المذهب ليس إلّا صدور الكلّ من الله تعالى، الأوّل بلا توسّط، و الثاني بتوسّط <sup>14</sup>. و فيه نظرٌ؛ لأنّا لا نسلّم أنّ كلّ عقلٍ لو صدر ممّا فوقه كان مبدعاً بالحقيقة [٧٦]، بل

| تمالي | ن: | ۸ | ۲ |  |
|-------|----|---|---|--|
|-------|----|---|---|--|

۱۱. م: قمار

۱۰. س: تعالى.

١٥. م: عتا.

١٤. س: لا يستلزم.

١٣. ج: بهذار

۱۷. م:ص: بنرسطه.

١٦. ماص: رقد.

بتوسّط المبدأ الأوّل، فإنّه لمّا كان وجود، موقوفاً عليه كان إيجاد، أيضاً مـوقوفاً عـليد بالضرورة.

### [٢/٢٥٥-٢/٥١] قوله: إشارةً.

لمّا فرغ من بيان ترتيب عالم الأفلاك شرع في ترتيب موجودات عالم الكون و الفساد. فالأجسام الموجودة في هذا العالم لمّا كانت متغيّرة بتبدّل الصور عليها و استحال أن يكون الثابت و هو العقل علّة تامّة للمتغيّر لامتناع التخلّف فلا بدّ أن يكون في علّتها التامّة نوع تغيّر، و إذا لم يكن هناك شيء يشتمل على التغيّر و الحركة إلّا الأجسسام السماوية فقد عُلم أن لها دخلاً في إيجادها، لكن لا يجوز أن يكون عللاً موجدة لها فإن الجسم لا يوجد الجسم، فتعيّن أن يكون عللاً معدّة بمعنى أنها بحركاتها تحدث في هيولى عالم الكون و الفساد استعدادات مختلفة هي شرائط لفيضان الصور عليها. هيولى عالم الكون و الفساد استعدادات مختلفة هي شرائط لفيضان الصور عليها. فقوله: «قابلة لجميع أنواع الصور.

و ليس المراد توارد الأعراض ، فإنّ الكلام في تغيّر وجوداتها، إذ تسلك الأجسام تكوّن و تفسد بخلاف الأفلاك، فأنها لا تكوّن و لا تفسد. و أمّا الأعراض فكما يتوارد و تكوّن و تفسد بخلاف الأفلاك، فأنها لا تكوّن و لا تفسد. و أمّا الأعراض فكما يتوارد على الأجسام الكائنة يتوارد أيضاً على الأفلاك كالحركات و الأوضاع و غيرها. و لهذا قال «و كان كلّ واحدٍ منهما قابلاً للتغيّر و الحركة في حدّه». أي: حقيقته، فإنّ الهيولي إذا كانت متصوّرة بصورة كان لها حقيقة ، ثمّ إذا زال تلك الصورة و حصلت و صورة أخرى كان لها حقيقة اخرى. و أمّا الصورة فتغيّرها هو زوال صورة و حدوث أخرى. و لمّا كان لها حقيقة اخرى. و أمّا الصورة فتغيّرها هو زوال صورة و حدوث أخرى. و لمّا كان للأفلاك أحوالً مختلفة و أحوالً مشتركة فمن حيث اشتراكها في الطبيعة الخاصّة م يحصل الهيولي من العقل الفعّال، و من حيث اختلافها في الأحوال يحصل صور العناصر.

لا يقال: لا دخل للأجرام السماوية في هيولي عالم الكون و الفساد، لأنّها ثابتة يمكن استنادها إلى مجرّد العقل:

| ٦. م: الملَّة. | ٢. م: الأجرام.      | ۳. س: هیولی. |
|----------------|---------------------|--------------|
| ٤ س: الاعتراض. | ¢. ج: توارد.        | ٦. م: واحد.  |
| ٧. س،ق،ج: حصل. | ٨. مُ: الْخَامِــة، | ٩. م: عالم.  |

لأنّا نقول: قد تبيّن أنّ وجود الهيولئ موقوفٌ على الصورة. و لمّاكان للأجرام السماوية مدخلٌ في إحداث الصور كان لها دخلٌ في الهيولي؛ لا العلى سبيل ايسجادها، بسل فسي إعدادها للصور حتّى يدوم و يبقى.

[٢/٢٥٨ـ٢/٥٢] قوله: إنّ ذلك ليس بسديدٍ عند التقتيش.

فيه ؟ نظرًا لجواز أن تكون لذلك الجسم صورةً أخرى نوعية، ثمّ تزول تلك الصورة بواسطة إعداد الحركات السماوية وتحصل هذه الصور الأربع، لكنّهم ذهببوا إلى قـدم الأجسام العنصرية بنوعها. و ذلك الاحتمال منافٍ له.

[٢٥/٢-٩٥٢/٢] قوله: فتأمّل حال ٣ التخلخل.

فإنّ التخلخل... و هو ازدياد البعد و المقدار إنّما يكون بعد الحسرارة، و الحسرارة بسعد الصور التوعية؛ فهي سابقةٌ على المقادير و الأبعاد.

 $7/2^{-1}$  قوله: و أمّا $^3$  الأمور المنبعثة  $^6$  من السماويات  $^7$ 

لمّا كانت الطبائع و الصور و النفوس تصدر عنها أفعالها في بعض الأوقات دون بعضٍ، ففعلها لا يكون إلّا بحسب إعدادٍ من الفلكيات ، فيفيض عليها استعدادات يصدر عنها بحسبها الأفعال و التحريكات. و هي المرادة من «الأمور المنبعثة من أالسماويات». و تحصل بحسبها بين الأجسام ممازجات، كما أنّ القويّ الغاذية تحصل جوهر الغذاء و الحركة و تنفذه في خلل الأعضاء، فيصير جزءًا منها بدلاً لما يتحلّل أ

[٣/٢٦١\_٢/٥٣] قوله: منها ١٠: إنّ الإستعدادات المذكورة.

أي: الاستعدادات إمّا أن تكون موجودةً في الخيارج،أو معدومةً فيه. و القسمان

| ۲. س ـ حال.      | ۲. یعا و فیه.   | ٧٠): لا،               |
|------------------|-----------------|------------------------|
| ٦. م؛ الماديّات. | ه. س :المقتضية. | ٤. م: أمّا.            |
| ۹. م،س: + منها.  | ۸. م: عن.       | ٧. س: فقعلها الفلكيات. |
|                  |                 | ۱۰. س: لا يكون.        |

باطلان؛ فالقول بالاستعداد باطلً.

أمّا إذا كانت معدومة فلأنّ المادّة حينئذٍ حالها في الخارج مع الاستعداد كحالها لامعه، فلا يكون لها رجحانٌ و أولويةٌ بالقياس إلى بعض الصور دون بعض. و أمّا إذا كانت موجودة فصدورها عن السماريات يقتضي القول بأنّ السماويات يصلح أن يكون عللاً للحوادث، فجاز صدور الصور عنها، و لم يحتج استنادها إلى العقل. و إنّ امتنع ذلك لما تقدّم من امتناع كون القوى الجسمانية عللاً نصور الأجسام فلا أقلّ من إمكان استناد جميع الكيفيات و الأعراض إليها، لكن القوم يستكرون ذلك و يستندونها اللي الصور النوعية للأجسام.

و الجواب: إنّ القوى الفلكية جسمانية لا تؤثّر إلّا بوضع مخصوص، و لاكلّ اثرٍ، بل ما يناسبها، فإنّ الشمس لا تؤثّر إلّا فيما يحاذيها، و لا يحصل منها إلّا ضوء و بواسطته " سخونة، فلا يلزم إمكان صدور جميع الأعراض عن "السماويات.

[20/7\_77\_77] قوله أ: إثما يجوّرُونه في النفوس فقط.

هذا ممنوعًا فإنّ العقول لا يتوقّف جميع أفعالها على المادّة بخلاف النقوس [ ٧٧]. فمن البجائز توقّف بعض أفعال العقول على المادّة و استعدادها. و أمّا المبدأ الأوّل فلا وسط بينه و بين أوّل معلولاته، و إلّا لم يكن أوّلاً.

[٤٥/٢ـ٥٥٣] قوله: صدور الأفعال الّتي لا تنحصر عن فاعلٍ واحدٍ إنّما يكون بحسب حيثيات غير منحصرةٍ فيه ٥.

إنْ أراد صدور الأفعال عن فاعل واحدٍ بالذات فالفاعل بحسب اختلاف القوابل ليس فاعلاً بالذات؛ و إن أراد صدورها عن فاعل واحدٍ مطلقاً [٧٨]، فوجوب اشتماله على حيثياتٍ غير منحصرةٍ فيه ممنوعً. فقد سبق أنّ واجب الوجود مبدأً للكلّ و هو متعالٍ ٢عن

٦. س: العوامل،

٣. ماص: عن.

۲. ق: براسطة،

o. ج: الني... ليه.

۱. ماص :، پستندرن.

<sup>2.</sup> ج،ن: + بل.

٧. م: متعالي.

الحيثيات.

و لئن سلّمنا ذلك فلا نسلّم أنّه يلزم أن يكون فاعل الصور جوهراً من العقليات متأخّر الوجود. فإنّ كلّ اعقل مستجمع لكما لاتٍ غير متناهيةٍ، فجاز أن يحصل من العقل الأوّل لاشتماله على صورٍ علميةٍ غير متناهيةٍ. اللّهم إلّا أن يقولوا: العقل الأوّل الاصورة فيه، و إنّما الصورة العلمية في العقل الفعّال.

ر اللّه" أعلم بجليّة الحال 14

٢. م: المثل.

تعليقات المحقّق الباغنُوي على متن المحاكمـات (النمط السادس)

١. قد ذكر الشارح في أوائل النعط الخامس عند دفع اعتراض الإمام حيث قال: « و لم
يذهبوا أيضاً إلى أنّه \_ تعالى \_ نيس بقادرٍ مختارٍ، بل ذهبوا إلى أنّ قدرته و اختياره
 لاتوجبان كثرة في ذاته».

أقول: لعلّه اكتفى بما ذكره أوّلاً ولم يتعرّض لهذا الكلام من الإمام في هذا الموضع.

7. في هذا التفريع نظرٌ ظاهرٌ ! و التحقيق أنّه لاشكّ أنّ الحارّ من حيث أنّه حارٌ منتقشٌ و ليس بمصوّرٍ، و لهذا لا يمتنع التعريف، لكن هذا النقش و التصوير إنّما يحصل بربط المعرّف بالمعرّف و حمله عليه، و لهذا قيل: « معرّف الشيء ما يقال عليه لإفادة تصورّه». و من المعلوم أنّه لا يتصّور الحمل بدون القضيّة؛ فالمركّب من المعرّف و المعرّف قضيةً.

نعم ! القضية و التصديق المتعلّق بها ليست مقصودة بالذات، بل كانت وسيلة للتصوير. و قول الشارح حيث قال: « فإنّ الحدّ يُحمل على المحدود و يصير مفهومه قريباً من فهم الجمهور و يجعل ذلك مقدّمة خطابية»، ربّما يؤيّد ماذكرنا.

ثمّ لو نزّلنا عن هذا المقام فعبارة الشيخ صريحة في التركيب الخبري، و لا يحتمل التوصيفي؛ فيكون تضيّةً لامحالة.

[٣/١٤١- ٢/٣] قال الشارح: و إنْ كان يريد بالفقير شيئاً آخر قلابد من إفادة التصور. الحقّ في الجواب أن يقال: الفقر و الغنيّ قد يفسّران مقيساً إلى الإضافات /DA20/

المحضة و إلى المال. و لمّاكان المراد بهما في هذا المقام ليس مااعتبر مقيساً إلى أحدهما، بيّن المراد بأنّ الغنيّ أي: ما يراد بهذا اللفظ في الاصطلاح كذا،

و المحتاج في شيءٍ من تلك الأمور الثلاثة إلى خارج هو المراد من لفظ « الفقير».

و المراد من لفظ «الغني» يحتمل أن /MA56/ يكون غير هذا المعنى بحسب المفهوم، و كذا المراد بلفظ الفقير؛ فيكون الحمل مفيداً. وعلى هذا القياس سائر التعاريف اللفظية الاصطلاحية.

هذا إنّ حمل التعريف على اللفظي كما هو الظاهر، و إنّ حمل على الحقيقي قالفرق بالإجمال و التفصيل على ماهو المشهور تكفي لفائدة الحمل.

و قد صرّح بعض المحقّقين بأنّه قد يكون نظرياً.

[٣/١٤١ - ٢/٣] قال الشارح: لأنّ الموضوع هو الفقير المقيّد و المحمول هو الفقير المطلق.

في هذا الجواب بحث ! إذ كما أنّ حمل المحدود على الحدّ غير مفيدٍ بناءً على أتّحادهما كذلك حمل ما هو المطلق على المقيّد غير مفيدٍ. مثلاً إذا قلنا: «الحيوان الناطق حيوان» لم يكن لهذا الكلام فائدة. و لوقيل: إنّ حمل الشيء على نفسه غير متصوّرٍ إذ الحمل يقتضي التغاير لكان هذا الجواب مقيّداً.

و الحاصل: إنّ المتبادر من عدم فائدة الحمل أن يكون بديهياً أوّلياً و إنّ حمل الشيء على نفسه كذلك، كذلك حمل الذاتي على ماهو ذاتيٌ له.

ر يمكن دفعه بالعناية.

٣. هذا بحسب ترجيهه حيث حمل الجواب الأوّل على المناقضة و المنع التفصيلي، و أمّا إذا حمل على النقض الاجمالي كما هو الظاهر من قول الشارح: « كلام هذا الفاضل يقتضي أن يكون كلّ قضيّةٍ».... إلى آخره، فلايلزم خلاف الترتيب؛ بل مرتبة الاجمال ينبغي تقديمه على التفصيل.

٤. هذا إنّما يتوجّه على التوجيه الذي ذكره حيث جعل قول الشيخ: « فمن احتاج»...
 إلى آخره /MB56/ دليلاً على ماسبقه؛ و أمّا لوحمل على أنّه حكمٌ لازمٌ من التحريف

السابق كما يدل عليه تقرير الشارح فلايلزم ذلك.

ه. لأنّه إنْ لم تتحقّق المغايرة فلايصح التعريف، لأنّه تعريف الشيء بنفسه؛ و إنْ تحقق المغايرة فكان الحمل أيضاً مفيداً.

أقول: هذا الجواب إنّما يصع على ما نقله الشارح كلام الإمام؛ و أمّـا عـلى مـانقله صاحب المحاكمات فلا؛ إذ المغايرة بالإجمال و التفصيل يكفي للـتعريف. و لايكفي استعمال المقدّمة في المقامات البرهانيّة و إنّ كفي للاستعمال في المقام الخطابي عـلى ماتقرّر في فنّ البرهان.

ثمّ لا يخفى أنّ للإمام أنْ يقول: هذا التعريف الّذي ذكرته إنّما نقلته من الشيخ، و ليس دليلاً عليّ ا إذكما لمأرض باللازم لمأرض بالملزوم أيضاً.

و أمّا أنّه إذا كان كذلك فلِمَ لا يتعرّض الإمام على الأوّل ؟! فممّا لا يُسمع!

[٢/١٤٣-٢/٤] قال الشارح: فإنَّه إنْ فعل كان ما هو أحسن به في نفسه حاصلاً.

فيه بحث الآنه إن أريد أن من يفعل الفعل الآنه حسن كان تحصل له من فعله الحسن صفة حسنة حقيقة على ما يدل عليه قوله: « و يظهر من ذلك أن هاتين الصفتين قد يستفيدهما ذلك الشيء من فعله»، فذلك غير ممنوع؛ بل لو لم يكن هيهنا إلا كون فعله حسناً فلم يكن إلا حسن كان صفة لفعله بالذات، وكان وصفاً للفاعل بالعرض على تقدير وصف الشيء بحال متعلقه؛

و إنْ أريد أنَّ نفس الفعل متّصفٌ بالحُسن، فاللازم افتقاره في تحصيل حسن فعله إلى أن يفعل حتى الفعل على ما مرّ أن يفعل حتى الغنى على ما مرّ أن يفعل حتى الغنى على ما مرّ تفسيره.

فإنْ قلت: نختار الأزّل و نقول: لاشكّ أنّ من يفعل فعلاً حسناً صار متّصفاً بأنّه يستحقّ المدح، و استحقاقه للمدح صفة كمالٍ حقيقي له؛

قلت: استحقاق المدح لانسلم أنّه صفةً حُقيقيةٌ، بل هو صفةٌ عارضيةٌ للشيء بالقياس إلى المدح. فإنْ قلت: يلزم كون الباري لم يستحقّ مدحاً خاصّاً من جهة فعله هذا ثمّ صار مستحقّاً!

قلت: لامحذور فيه الأنّ هذا الفعل قبل وقت حدوثه الّذي كان اللائق حدوثه فسيه لم يكن الفاعل بسببه مستحقًا للمدح، بسل يسترك فسي ذلك الوقت مستحقّ المسدح، و الاستحقاق لمّاكان صفةً إضافيّة لامحذور في حدوثه و حصوله بعد ما لم يكن.

ثمّ من قال بأنّ الأفعال متّصفة بالحسن و القبح العقليين يلزم عليه استكمال الواجب ـ تعالى ـ بفعله الحسن، بناءً على أنّ حسن الفعل صار سبباً لصفة كمال له على ما عرفت أنه مقدّمة يبتنى عليها الدليل المذكور، سواءً كان الفعل معلّلاً بغاية أم لا. فالحكماء الله يستدلّون بهذا الدليل ليس لهم أن يقولوا بالحسن و القبح العقليين، و إلّا يملزم عمليهم الاستكمال على أيّ حال، فما نقله صاحب المحاكمات ردّاً على الإمام: «إنّ الحكماء قالوا بالحسن و القبح القبح.

و سنتكلّم فيما نقله إنّ شاء الله \_ تعالى \_

ثمّ أقول: التفصيل إنّه إنْ لم يكن الواجب فاعلاً بالاختيار و الإرادة /MB58/ \_ تعالى \_ عن ذلك على ما فهمه الإمام من كلام الحكماء؛ فلهذا القول أي: نفي الغاية و الغرض عن فعله \_ تعالى \_ وجدُّ؛ بل لم يكن الحقّ سواه ا

و إنْ قيل بكونه فاعلاً بالاختيار على ماهو الحقّ و فهمه الشارح من كلامهم، و يدلّ عليه قول الشيخ أبونصر في تعليفاته حيث قال: « واجب الوجود علمٌ كلّه، قدرةٌ كلّه، إرادةٌ كلّه»، و ما اشتهر أيضاً منهم أنهم قالوا بأنّه \_ تعالى \_ فاعل بالاختيار لكن بمعنى أنّه إنْ شاء فعّل و إنْ لم يشأ لم يفعل فإنْ لم يقل بالحسن و القبح العقليين فيمكن أيضاً القول بنفي الغرض عن فعله تعالى، على ما اختاره الأشاعرة؛ و إنْ قيل بهما فلا يجتمع هذا مع القول بهذا الدنيل حيث أخذ فيه أنّ الفاعل بسبب الفعل الحسن يتّصف بصفةٍ حقيقيةٍ كمائيةٍ.

ثمّ مع قطع النظر عن هذه المرتبة نقول: لا يجتمع مع القول بنفي الغاية و الفرض عنه ــ تعالى؛ و ذلك لأنّ من كان فاعلاً بالاختيار وكان بحيث إذا فعل شيئاً كانّ يمدح عقلاً في نفس الأمر و إذا ترك كان يذمّ و كان عالماً بهاتين الصفتين، فالإنصاف أن يقال: إنّ فعله

كانّ معلّلا بغرض تحصيلِ للمدح و دفع للذمّ، و إلّاكان سفيهاً. و لهذا كــان المــعـتزلة : القائلون بالحسن العقلي أثبتوا لفعله ــ تعالى ــغايةً و غرضاً؛ فتأمّل!

7. الأولى أن يقول: العلّة الغائية لمّا كانت علّة لفاعلية الفاعل سواءٌ كانت العلّية من حيث الوجود أو من حيث المهيّة وكان الواجب ـ تعالى ـ كماكان علّة فاعلية لمعلوله كان فاعلاً لفاعليته أيضاً بالقياس إلى معلوله لاتّه تام العلّية فلم يحتج فاعليته إلى أمر خارج من ذاته، فذاته باعتبار أنه مؤثرٌ فاعلٌ لفعلٍ و باعتبار أنه علّة لفاعلية كانت علّة غائية له. و أمّا المبدأ العالى كالعقل الاوّل فغاية فعله هو المبدأ الحقّ من حيث أنّه يفعل لغرض له فيه. فالغاية في الحقيقة تشبّهه بجنابه؛ لا بأنْ يحدث ذلك حتى يلزم كونه بالقوّة بل بأن يوجد وجوداً اذلياً.

و أمّا ماذكره فبعيدٌ ! لأنّه جعل الواجب غايةً لفعل العقل باعتبار أنّه فاعلُ لذاته و ذاته غايته لفعله.

٧. قد ذكر الشارح في جواب المثال الأوّل الذي ذكره كلاماً بهذه العبارة: « و هيهنا حصول ما ينبغي لم يصدر من الحجر بالذات، لأنّ الحاصل منه بالذات هو حركته الطبيعية و هي استفادة كمالٍ منه لنفسه، لا إيصال كمال لغيره، و إنّما وقع عملى رأس الإنسان اتفاقاً»؛ و قال في ذيل جواب المثال الثاني: « و هكذا حال سائر القاعلات الطبيعية، فإنّها لا تفيد غيرها بأفعالها شيئاً إلّا بالعرض». و قد شرحه صاحب المحاكمات بقوله: « فإنّ كلّ فاعل طبيعي يفعل شيئاً و ذلك الفعل كمالٌ له بالذات، و أمّا إنّه كمالٌ نغيره فهو بالعرض». فتلخص ممّا نقلنا أنّ طبيعة الدواء كطبيعة الحجر لا يفعل إحداث الكيفية إلّا لنفسه، لأنه كمالٌ لها. و أمّا إنّه كمالٌ للغير و كان ممّا ينبغي له فإفادته له إنّما هو بالعرض لا بالذات.

و الدليل عليه: إنّه إذا أورد الفلفل على مزاج حارٌ أحدث كيفيةٌ هي نفس كيفيةٍ أحدثها في مزاج باردٍ، مع أنّ تلك الكيفية ممّا ينبغي للمزاج الثاني دون الاوّل؛ فعُلم منه أنّ كونه ممّا ينبغي للمزاج الثاني دون الاوّل؛ فعُلم منه أنّ كونه ممّا ينبغي لهذا المزاج ليس أثر طبيعة الدواء. فهذا جواب الاعتراض الأوّل.

و أمّا ما ذكره بقوله: « على أنّ المراد بالذات إنْ كان بلاواسطة»، فجوابه: إنّ كلام الشيخ في هذا المقام على ما يدلّ عليه فصل بيان العناية مبنيّ على ما نقله الشيخ في بعض كتبه من أنّ الحكماء المحققين ذهبوا إلى أنّه \_ تعالى \_ مؤثّر قريب في الجميع، و أنّه لا يفيض الوجود إلّا منه، و البواقي بمنزلة الآلات / MB59/ و الشرائط و سنبيّن هناك إنْ شاء الله أنّ كلامه مبنيٌ على هذا المذهب، و صار الكلام حينئذ أنّ المراد من « العلّة بالذات»: الفاعل القريب سواءٌ كان هناك آلةٌ و شرطٌ أم لا و لفظة « بالذات» إذا استعمل مقابل « بالعرض» يراد مثل هذا المعنى، و الواجب فاعلٌ قريبٌ للجميع، و أمّا الدواء فلا نسلّم أنّه فاعلٌ لإحداث الكيفية الملائمة من حيث أنها ملائمةٌ و ينبغي للمزاج، بل إنّه فاعلٌ لنفس تلك الكيفية. و أمّا فاعل تلك الحالة فلعلّه هو الطبيب الحاذق؛ بل الواجب \_ تعالى \_ هذا و يرد على تقريره: أنّه يدلّ على أنّ العلّة البعيدة للشيء يفيده حقيقةٌ لا بالعرض حيث قال: « و إنّ كان المراد أنّه يغيد بالحقيقة لا بالعرض سواءٌ كانت بلاواسطة أو بسواسطة ف اختلال الأعضاء موجبٌ للانطفاء و الانظفاء موجبٌ للموت. و ذلك ظاهر البطلان؛ لأنّ أثر العلّة البعيدة لا يصل إلى المعلول على ما هو المشهور.

## [٣/١٤٨-٢/٦] قال الشارح: كما أنَّه من عرف البارد بأنَّه شيءٌ يصدر عنه....

السرّ في ذلك أنّ المشتقّات ينقسم إلى ما بالذات و ما بالعرض باعتبار موضوعاتها. مثلاً المتحرّك بالذات ما يكون موضوعاً للحركة لذاته اي: حقيقةً لا بالعرض، لأنّ الحركة وصفّ لمجاوره، و المتحرّك بالعرض ما يكون له علاقةٌ بما هو موضوعٌ حقيقيٌ للحركة، فالمبادي مع قطع النظر عن انتسابها إلى موضوعاتها لايتّصف بكونها بالذات أو بالعرض. و الحاصل: إنّ الموجود من الحركة في صورة تحرّك السفينة ليس إلّا شخصاً قائماً بالسفينه؛ إلّا أنّه إنْ نسبت إلى السفينة كانت بالذات بمعنى أنّ السفينة نذاتها /MA60/ متصفة بها، وإنْ نسبت إلى الجالس فيها كانت بالعرض بمعنى أنّ جالسها متحرّك بالعرض. و لم تتحقّق حركة أخرى قائمةً بالجالس تسمّى حركة بالعرض، بل إنّما يتحقّق له أمرً اعتباريٌ من جهة هذا أي: كونه بحيث سفينته تحرّكت.

و يظهر عند هذا و ما ذكره من النظير أنّه حمل « إفادة ما ينبغي» في كلام الشيخ على

المفاد الذي ينبغي للمستقيض حتى يصح الكلام و يطابق نظيره، و إلا فالإفادة يسمكن التسابها إلى ما هو فاعلها حقيقة و إلى ما هو فاعلها بالعرض. و ليس مثل البرودة، بل مثل التبريد الذي يجري فيه بالذات و بالعرض؛ فتأمّل!

٨. فيه نظر! لأنّه لمّا كان المعتبر في موضوع القضية الثانية أحد الأمرين: إمّا قبح الترك أو عدم حسن الترك، فعدم استلزام ترك الحسن لخصوص قبح الترك لايدل على نفي التلازم، لجواز استلزامه و هو القدر المشترك. بل الحق ذلك، لأنّ ترك الحسن مستلزم لعدم حسن الترك، لأنّه إذا ترك الحسن لم يكن لهذا الترك حسن، وكان مستلزماً لأحد الأمرين.

و ينبغي أن يحمل قوله: « و ما لايحسن تركه لايلزم أن يكون فعله حسناً» على أنّه اراد «بفعله» فعل تركه أي: فعل ترك ما لايحسن تركه ليستقيم الكلام.

[٣/١٥١ ـ ٢/٧] قال الشارح: إنَّ تمثَّل النظام الكلِّي في العلم السابق....

هذا الكلام على طبق كلام الشارح مبنيًّ على أنَّ علم الواجب بالممكنات ليس بحضورها عنده، بل بارتسام صورها في ذاته تعالى أو في مجرّدٍ آخر على ما سيجيء في نمط التجريد؛ إذ سبق العلم الحضوري على وجود المعلوم و حضوره غير متصوّرٍ. و كذا يشعر بما نقله الشيخ: إنَّ الحكماء /460 / المحقّقين ذهبوا إلى أنَّ مفيض الوجود في العالم هو الله تعالى، و إمّا العقول و ماعداهم فبمنزلة الآلات و الشرائط.

فإنْ قلت: العلم تابعٌ للمعلوم على ما هو المشهور، فعلمه ـ تعالى ـ بكون زيدٍ موجوداً في الوقت الفلاني إنّما هو لأنّ زيداً موجودٌ في الوقت لامحالة، فلو علّل كونه فيه بعلمه لزم الدور؛

قلت: تبعية العلم للمعلوم كونه ظلّاً له و يعتبر مطابقته له، إلّا أنّه معلولٌ له متأخّرٌ عنه في الوجود. كيف و العلم قد يكون متقدّماً على معلومه زماناً؟! و المتقدّم زماناً لايكون معلولا للمتأخّر.

فإنَّ قيل: لو كان علم الواجب علَّةً لحدوث الحوادث و من جملتها أفعال العباد و ظاهرٌ

أنَّه علَّةٌ مستلزمة، فيلزم الإيجاب، فيشكل أمر الثواب و العقاب ؟

قلت: علم الواجب علَّةُ لحدوث الحوادث المستندة اليه، و أفعال العباد عند الشــيخ مستندةُ إليهم لا إليه تعالى، و ستجيء لهذه أجوبةُ أخرى في نمط التجريد.

٩. الطبع إذا اقتضى سكوناً فإنما يقتضي سكوناً في موضع معيّن أو على وضع معيّن، لأن كل جسم إذا خلّي و طبعه لابد له من سكون معيّن، فهو طبيعي، فإذا اخرجه القاسر عن ذلك الموضع أو غيّره عن ذلك الوضع كان يتحرّك إليه طبعاً لو لم يكن هناك قاسر، فبالضرورة يكون فيه مبدء ميل طبيعي، و قد عرفت امتناعه. و زوال القاسر و إنْ كان ممتنعاً في نفسه فلاشك في جوازه نظراً إلى ذات الجسم الفلكي، فيلزم جواز الحركة / ١٨٥٨/ الوضعية الطبيعية، و قد ثبت امتناعه؛ هذا خلف !

١٠. أي جزئياً فقط، فلاينافي ما سيجيء من اثبات المراد الجزئي أيضاً.

و الأظهر أن يقول هكذا: « فمرادها إمّا أن يكون كلّياً أو لايكون كلّياً أصلاً. و الثاني محالً لمّا ذُكر».

١١. لا يخفى على المنصف أنّه يجوز زوال الظنّ الفاسد، فينقطع الحركة مع أنّها حافظةٌ للزمان. و أيضاً عدم نيل المطلق في الأزمنة الغير المتناهية الأزلية كيف لايورت الفتور في سعيه ؟!

## ١٢. يمكن دفع النقض بوجهين:

أحدهما: إنّ الجزئي إذا حصل فإذا تحرّك بعد ذلك يلزم تحصيل الحاصل المحال، و أمّا إذا حصل الكلّي فإذا تحرّك بعد ذلك لايلزم ذلك؛ و ذلك لأنّ تحصّل الكلّي كان متعدّداً بتعدّد تحصيل جزئياته، فتحصيل كلّ جزئي يكون تحصيلاً لذلك الكلّي؛ فتأمّل!

و ثانيهما: إنّ لنا أن نقول: المطلوب في صورة أن يكون مراده هو حصول الكلّي في ضمن الجزئيات الغير المتناهية، و لا يمكن أن يقول: لعلّ المطلوب في صورة أن يكون مراده جزئياً مجموع الجزئيّات الغير المتناهية، إذ لاشكَ أنّه جـزئيّ، و ذلك لأنّ إدراك الأمور الغير المتناهية نحو التعقّل ممكنٌ بأن يكون هناك مفهومٌ كليّ جعل آلةً نملاحظة تلك الجزئيات الغير المتناهية معاً فمحالٌ لوجودها في الخارج.

لايقال: لعلّ تلك الجزئيّات صارت متخيّلةً على سبيل التعاقب في الأزمنة الغير المتناهية!

لأنّا نقول: فحينئذ لم يكن المراد مجموع تلك الجزئيات، بل حينئذ كان المراد جزئياً واحداً، فإذا حصل اراد جزئياً آخر و هكذا. و هذا بحث آخر ذكر، أوّل البحث حيث قال: « و إنّما يكون /MB61/كذلك لو لم يستعد بواسطة نيل ذلك المراد لارتياد جزئي آخر، و هلم جرّا إلى غير النهاية».

١٣. تتميمه إنّ الجوهر المجرّد عن المادّة الّتي يستمكل به نفسه هو عقلٌ غير مباشرٍ للتحريك؛ و على هذا يظهر مخالفته لمّا ذهب إليه الشيخ.

[١٠١٠ - ٣/١٦٣] قال الشارح: و الإرادة المنبعثة عن إرادةٍ كلِّيةٍ يتصوّر بها....

هذا التقييد لدفع شبهةٍ ربما تورد، و هي: إنّ الإرادة الجزئية لمّا كانت جسمانيةً يجوز أن يكون نحو محالٍ بناءً على ظنِّ او تخيّلِ فاسدين؛

فأجاب: بأنّ الإرادة الجزئية المنبعثة عن الإرادة الكلّية الّتي للجوهر السجرّد عـن الغواشي المادّية لايكون نحو محالٍ بناءً على ظنّ فــاسدٍ، لأنّــه إنّــما يــنشأ مــن ســوء الاستعداد؛ فتأمّل!

1.16 دفع الاعتراض الأوّل و هو قوله: « لِمّ لا يجوز أن يكون مراد الفلك محسوساً»، فبأن يقال: لمّا كان حركة الفلك إرادية فمراده لابدّ أن يكون معشوقاً، وحينئذ إمّا أن تكون حركته لنيل ذاته أو صفاته أو شبهه. و الأوّلان باطلان، فتعيّن أن يكون لنيل شبهه. و لمّا كان حركة الفلك أزلية أبدية فلابدّ من أن يكون ذلك المعشوق الّذي يطلبه بالحركة التشبّه به ذا كما لاتٍ غير متناهيةٍ. و لا يكون ذلك أمراً محسوساً أو متعلّقا به كالنفس، فلابدّ أن يكون عقلا. فبهذا الطريق يمكن أثبات المطلوب بدون الاستعانة بالمقدّمات إنّتي ذكرت في الدليل لابطال كونه محسوساً؛ لكن هذا جوابٌ بتغيير الدليل.

نعم ! يمكن أن يقال: طلب المحسوس /MA62/ إمّا للجذب من حيث الذات أو من حيث الذات أو من حيث الأحوال، و يكون منشأه قوّة مشوقية شهوية؛ و إمّا للدفع كذلك، و منشأه القوّة

الغضبية.

و الحاصل إنّ طلب المحسوس إمّا ليكون وجوده مراداً أو لكون عدمه مراداً. و مـا ذكره من المعرّف و غيرها فين قبيل الأوّل، لأنّ معرفة المحسوس و التشبّه به ناشئة من القوّة الشوقية الشهوية.

فإنَّ قلت في دفع قوله: « و من الجائز أن تكون للفلك شهواتُ غير متناهيةٍ بمحسب محسوساتٍ غير متناهيةٍ» : إنَّ القوى الجسمانية لا تقوى على تحريكاتٍ غير متناهيةٍ، و سيجيء أنّ المحسوسات متناهيةٌ لجريان برهان التطبيق لتحقّق الترتيب بينها من جهة الترتيب بينها من جهة الترتيب بين الحركات المتوجّهة إليها؛

قلت: القوّة الجسمانية آلةً و واسطةً في الحركة لا محرّكة، و الدليل إنّما قام في الثاني دون الأوّل؛ و أمّا المحسوسات فيمكن أن يكون حصولها على سبيل التعاقب، نعم إيمكن أن يقال: ذلك المحسوس المتشبّه به إنْ كان فلكاً آخر كان متحرّكاً و ننقل الكلام إليه و لا يتسلسل، و إنْ كان من العنصريات لزم استكمال العالي بالسافل،

وكذا يمكن دفع قوله: «لكن من الجايز أن يكون اتصافه بها على التعاقب» بمثل ما مرّ أنفاً. و هو أنّ ذلك المتشبّه الذي كان متصفاً بصفات كمالٍ غير متناهيةٍ متعاقبةٍ إنْ كسان فلكاً آخر ننقل الكلام إليه. و لا يجوز أن يكون جسماً عنصرياً أو ما يحلّ فيه، و إلّا لزم استكمال العالي بالسافل. و كذا لا يجوز أن يكون نفساً غير فلكي، إذ لا يكون لغيرها كمالاتٌ غير متناهيةٍ لاعلى سبيل الاجتماع و لاعلى سبيل التعاقب.

وكذا يمكن دفع /MB62/قوله: « يجوز أن يكون هو المسبدء الأوّل» بأنّ الحسركات المختلفة بالنوع لايكون للتشبيه بأمر واحد. غاية الأمر أنّ تلك الحسركات عسلى هذا التقدير تختلف قوّة و ضعفاً. و لكن تكون متشابهة لا مختلفة ؛ فتأمّل ا

۵۱./۱۹هم الجواب عنه: إنّ أجزاء الفلك يتعيّن بعضها للقطبية و يكون ساكناً، و بعضها يتعيّن لكونه منطقة متحرّكة حركة سريعة و هو ما أقرب إلى المنطقة يكون حركته سريعة بالنسبة إلى ما هو اقرب إلى القطبين. فهذه الاختلافات لا يمكن استنادها إلى طبيعة الفلك أو هيولاه لأنّ طبيعة الجميع و هيولاه واحد، فلابدٌ من استنادها إلى الأغراض و التشبّه

بمعشوقه. نعم! يمكن أن يقال: الموجود ليس إلا متحرّكاً واحداً هو جرم الفلك و حركةً واحدةً قائمةً به، و كثرة التحرّكات و اختلاف أحوالها من السكون و العركة و السرعة و البطؤ إنّما هو بحسب الفرض و الاعتبار. غاية الأمر أنّه اعتباري متحقّقٌ في نفس الأمر بناءً على أنّ له منشأ انتزاع في الخارج. و كما أنّ وجود تلك الأجزاء بالفعل إنّما هو بحسب الفرض فكذلك تلك الاحوال، و كما أنّ وجود الأجزاء مستند إلى عللٍ و اسبابٍ خارجةٍ عن الطبيعة و الهيولي فكذلك اختلاف أحوالها. و يمكن أن يقال: اختلاف تلك الأحوال مستند إلى التشخصات الوهمية لتلك الأجزاء؛ بل يقال: لعل تميزها و تعينها الوهمي بنفس تلك الأحوال.

١٦. /٨٨٤٥/ لو كان سببه اختلاف النفوس في القوّة و الضعف لزم تشابه الحركات و عدم اختلافها إلّا في القوّة و الضعف، كالاختلاف في المشبّهات بهما على ما مرّ في الشرح حيث قال: « و الشيخ أبطل ذلك بأنّه يقتضي تشابه الحركات في الجهات و الأقطاب، و إنْ أوجب قصوراً فإنّما يوجب ضعف المتشبّه عن التشبّه التامّ، لامخالفته».

[٣/١٧٠ ـ ٢/١٣] قال الشارح: و ذلك لأنَّ كلَّ قصدٍ يكون من أجله مقصود....

اراد أن كلّ قاصد من حيث أنه قاصد يكون انقص وجوداً من مقصوده أي: ممّا يحصل مقصوده منه، لأن كلّ ما من أجله أي: أجل القصد فيه و الغرض منه شيءٌ آخر فهو أتمّ وجوداً من الآخر القاصد من حيث القصد؛ و لا يجوز أن يستفاد الوجود الاكمل عن الانقص بأن يكون الأكمل يستكمل بالأنقص.

١٧. حمل كلام الشيخ على أنّه نقض اجمالي، و لهذا أورد عليه المنع حيث قال: « إنّ منع»...إلى آخره. و لا يخفى عليك أنّ ما نقله الشيخ عن هؤلاء القوم مجرّد دعوى بلادليل فما اورد عليهم لا يصلح للنقض الإجمالي أصلاً، و لاللمعارضة الاصطلاحية. نعم ! يمكن حمله على المعارضة التقديرية أي: يصير كلام الشيخ معارضة لو استدلّ على ما ادّعوه، و

لعلٌ كلام الإمام مبنيٌ عليه.

و الأظهر أن ما ذكره /863 الشيخ على الدليل الذي ذكره الشيخ على انبات كثرة العقول على ما يشعر به قول الشارح: « ليس مراد الشيخ تنجويز السكون على الفلك»، مع تسليم ما ذهبوا إليه حيث حمل كلام الشيخ على أنّه إذا جوّز كون خصوصية الحركة لأجل نفع السافل فليجوّز أن يكون أصل الحركة لأجله، /0820/ مع انكم لا تجوّزونه ا

۱۸. دُفَعَ الشيخ أوّلاً كلام هؤلاء القوم بأنهم إذا جوّزواكون خصوصية الحركة لأجل نفع السافل و لم يتحاشوا عن كون العالي مستكملا بالسافل فيجوّزواكون أصل الحركة لأجل نفع السافل بأن كان الحركة و السكون بالنسبة إلى حصول غرضه و استخراج كمالاته متساويان، و اختيار الحركة لأجل نفع السافل.

و اعترض عليه الإمام: بأنّ الحركة و السكون ليسا متساويين بالنسبة إلى غرض بناءً على ما مرّ أنّ غرضه التشبّه بالعقل باستخراج الاوضاع، و ذلك إنّما يحصل بالحركة دون السكون.

أجاب عنه الشارح المحقق \_ رحمه الله \_ : بأنّ من قال إنّ انحركة و السكون مساويان بالنسبة إلى غرض الفلك و جوّز السكون للفلك بالنسبة إلى غرضه في أصل الحركة لايسلم كون غرضه التشبّه المذكور الذي لا يحصل إلّا بالحركة، و ذلك لأنّ اثبات كون غرض الفلك التشبّه المذكور مبنيّ على أصل قالوه في التجويز المذكور و هو كون العالي لا يكون مستكملا بالسافل. فبعد فوت هذا الأصل و التجويز المذكور لانسلم منهم كون غرض الفلك هو التشبيه الذي لا يحصل إلّا بالحركة. فصار حاصل كلامه \_ رحمه الله ـ: أنّه / AAAA/ ليس مراد الشيخ تجويز السكون على الفلك اللازم من الحكم بالتسوية بين الحركة و السكون بالنسبة إلى غرض الفلك في أصل الحركة، مع تسليم أنّه يطلب التشبّه منهم، بل ذلك إنّما يسلم منهم بناءً على أصل قد قالوه في التجويز المذكور. قالحكم بالتسوية و التجويز اللازم منه على تقدير عدم تسليم التشبّه لا في نفس الأمر و التسوية المذكور أمرٌ مقدّرٌ لازمٌ من تجويز كمّ لا واقعي.

ثمّ بعد الفراغ عن توجيد ردّ الشيخ عليهم المبنيّ على ذهولهم عن الأصل السذكور قال: « فلابدٌ من المصير إلى الأصل المذكور»، و التنبيد لد بقوله: « فالعلّة الداعية»... إلى آخره. و عند هذا ظهر أنّه لازيادة في كلامه .. رحمه الله \_ أصلاً كما فهمه صاحب المحاكمات.

١٩. لا يخفى أنّ ماذكره سابقاً: من أنّ الحركة محصّلةً للكمال يقتضي تقدّم الحركة على
 الكمال و انفعال نفس الفلك عن المفارق؛ و قد صرّح بذلك صاحب المحاكمات حيث قال :
 « فهناك أربع سلاسل:

سلسلة الحركات؛

ثمّ سلسلة الأوضاع؛

ثمّ سلسلة التشبّهات؛

ثمّ سلسلة الإدراكات و الكمالات».

و ما ذكر هيهنا يدلّ على أنّ حصول الكمال و انفعال نفس الفلك عن العقل كان متقدّماً على الحركة؛ فبينهما تناقضٌ !

و الجواب: إنّ حصول كلّ حركةٍ متقدّمُ على كمالٍ، و ذلك الكمال متقدّمٌ على حركةٍ أخرى مترتّبةٍ عليه كما مرّ في تكملة النمط الثالث /MB64/ في الحركات الحيوانية: « إنّ حدوث كلّ إرادةٍ سببُ لحدوث إرادةٍ أخرى».

٢٠ الجواب؛ إنّ المراد الانقسام بعصب الفرض إلى أجزاء يكون مجموعها /DA21 غير متناه بحسب المقدار، و هذا بخلاف المدرة. و توضيحه: إنّ المراد بعدم تناهي حركة الفلك بسبب العدّة» أنْ يكون عدد حركاته المفروضة المتساوية كالدورات الغير المتناهية و المقادير المتساوية إذا كان عددها غير متناه؛ فالمجموع الحاصل منها يكون مقداراً غير متناه. و هذا بخلاف حركة المدرة، لأنّ انقسامها إلى الأجزاء الغير المتناهية إنّما هو على سبيل التناقض، و المركب من المقادير الغير المتناهية إذا كان انقسامه إليها على سبيل التناقض لا يلزم أن يكون غير متناه؛ على ما ذكره الإمام في شرحه. و قد فصله بعض المحققين.

٢١. أقول في الجواب: إنّ اتّصاف القوّة بالزيادة و النقصان إنّما هو بأحد الاعتبارات الثلاث، و إذا اعتبرت من حيث هي فلا يتّصف بشيءٍ منها.

و الحاصل: انّهما يعرضان الكمّ بالذات، و ماعداه إنّما يتّصف يهما بالعرض و بواسطة ما هو كمُّ بالذات إمّا المتّصل كالزمان، أو المنفصل و هو العدد.

إذا عرفت هذا فنقول: إنْ أراد بلزوم كون القوّة الأولى أقوى من الثانية لزوم كونها أقوى منها في الشدّة فغير لازم، و هذا ظاهرٌ؛

و إنْ أراد لزوم كونها أقوى منها في المدّة، فانتفاء اللازم غير ممنوع؛ إذ لامعنى له إلّا كون زمان حركة القوّة الأولى أزيد من زمان الثانية، و هذا ممّا لاشكّ فيه.

۲۲. فيه نظرٌ ظاهرٌ الانا نعلم بالضرورة أنّ الحركة إذا وقعت على خطَّ مستقيمٍ ثممٌ القطعت عنها إلى جهةٍ أخرى بحيث يحدث زاوية الانعطاف كانت الحركة الأولى مخالفة للثانية في الميل و في الجهة، فلا يكونان متّحدين متّصلين فيكونان حركتين مختلفتين، إذ لامعنى لاختلاف الحركتين سوى هذا.

نعم! يمكن أنْ يقال: الحركة الحافظة للزمان لعلّها حركة دورية كحركة النقطة الجوّالة بأن ينتقل المتحرّك بهذه الحركة عن جهةٍ أخرى و عن سمتٍ إلى سمتٍ أخرى من دون أن يحدث الزارية. لكن في صورة تحقّق الزاوية لاشك في تحقّق اختلاف الحركتين.

٢٣. فيه بحث ! لأن هذا التوهم فائما يتم فيما إذا كان المتحرّك واحداً، و أمّا إذا كان
 هناك متحرّكات في آن انتهاء الحركة احدها لم يتحرّك الآخر فلايلزم.

فإنْ أجيب: بأنّه حينئذٍ لم تكن تلك الحركة متّصلةً واحدةً لاختلاف الموضوع، و ذلك يقدح في اتصال الزمان؛

فيع أنّه لادنيل على أنّ الزمان من الأزل إلى الآن متّصلٌ واحدٌ، بل نعلُه مركّبُ من قطعاتٍ كلّ واحدٌ على قابلٌ للقسمة؛ نعم الايمكن تركّبه من أجزاء غير قابلةٍ للقسمة.

نقول: بهذا ثبت امتناع كون الحركة الحافظة للزمان مختلفةً مطلقاً سواء كان هالك متحرّك واحدٌ أو متحرّكات متعدّدة، من غير حاجةٍ إلى التمسّك بأنّ بين كلّ حسركتين مختلفتين زمان السكون؛ مع أنّه لم يثبت على ماستعرفه.

٢٤. فيه نظرٌ ! لأنٌ من قال بأنّ الوصول زمانيٌ كان تحتّقه عنده موقوفاً على مـرور الزمان. و لم يكن عدم تحقّقه في نصف ذلك الزمان محذوراً عنده.

فالصواب أن يقال: لمّا كان الوصول يحصل عند انقطاع الحركة كان آنياً بالضرورة.

13./10B21/ميهنا بحث الأن كون الحدود بالفعل في الصور تين مبنيًّ على أن اختلاف الأعراض الغير القارة على أن التماس من الأعراض الغير القارة أو الأعراض الغير القارة كما النقض الائلي يوجب الانقسام و الامتياز في الخارج؛ و قد عرفت في أوّل الطبيعيات ما فيها و مع ذلك فيرد عليه: أنّه لو صحّ ذلك لكان جارياً في حدود المسافة على ماذكره الشيخ في النقض، لأنّ التماس في كلّ آنٍ بحدًّ آخر، فينقسم المسافة كما في الصورة الأولى. وكذا يجرى في النقوض المنقولة عن الإمام؛ و التفرقة تحكّم بحت ا

ثمَّ أقول: التزام السكون في صورتي النقضين على ما نقله عن الشيخ مكابرة صريحة ، و كيف يصح أن يقال: إن متحرّكاً يتحرّك في وسط سطح متّصلٍ واحدٍ كان كله أبيض و تكون تلك حركة واحدة متّصلة لايتخلّل بينهما سكون أصلاً؟! ثمّ إذا صبغ بعضه فحيننذٍ إذا تحرّك فيه يلزم تخلّل السكون.

٣٦. لا يخفي على أحدٍ أنّهم كثيراً ما يسندون الأفعال إلى الآلات بالصدور عنها.

٢٧. فيه نظرٌ ا لأن زوال الرصول عبارةٌ عن المفارقة، و هي لا تحصل إلاّ بالحركة و مرور الزمان. إلاّ أنّه لا يمكن تعيين ذلك الزمان، فإن كلّ زمانٍ فرض فلا شكّ أنّ المفارقة حاصلةٌ في أثنائه.

و الحاصل: أنّه لا يتحقّق زمان كان مبدأ للمفارقة بأن كانت المفارقة حاصلة فيه لم تكن حاصلة قبله، و لا ينافي ذلك حدوث الحركة بناءً على أن ليس لها أوّل حقيقي، لأنّ مسبوقيتها بالعدم ضروري، إذ حين عدم ابتداء الحركة لاشك أنّه لم تتحقّق الحركة. ثمّ لا يقتضي توقّف المفارقة على مرور الزمان أن تكون المفارقة أمراً تدريجياً منطبقاً على مجموع الزمان منقسماً بانقسامه كالحركة بمعنى القطع. بـل إنّـما يكـون مـثل الحركة التوسّطية، فإنّها مع كونها غير منقسمةٍ في امتداد المسافة موقوف تـحقّقها عـلى مـرور الزمان.

و الحق أنّ الوصول لمّا كان حدوثه بانقطاع الحركة كان آنياً، و اللاوصول لمّا كان حدوثه بالحركة كان تدريجياً؛ لمكن لا مثل الحركة بمعنى القطع المنطبقة على الزمان، بل مثل الحركة التوسّطية. و إذا ثبت أنّ اللاوصول زمانيّ فلو كان الميل علّة موجبةً له أي: مستلزمة، سواءٌ كان فاعلاً مستقلًا أو جزءً أخيراً، على ما يبتنى عليه كلامه كان زمانيا أيضاً لامحالة.

ثمّ لافرق بين كون الميل الثاني علّةً للاوصول و بين كون الميل الأوّل علّةً للوصول، فلوكان في الصورة الأولى علّةً مستلزمةً كان في الثانية أيضاً كذلك، و يلزم حينئذٍ تخلّف المعلول عن العلّة الموجبة؛ فليتأمّل ا

قَانَ قلت: لمّا كان الميل علَّةُ للحركة على ما تقرّر فلو كان زمانياً و لزم تقدّم الزمان عليه، لزم تقدّم المعلول على علّته؛

قلت: كلّ آنٍ يُقرض بعد ابتداء الحركة يتحقّق الحركة و الميل المحرّك، فكما لا يمكن فرض آنٍ تحقّق فيه فرض آنٍ تحقّق فيه الحركة و لا يكون حاصلةً قبله، فكذا لا يمكن فرض آنٍ تحقّق فيه الميل و لم يكن الميل حاصلا قبله ؛ و تقدّم الميل على الحركة إنّما هي بالذات لابالزمان. و الحقّ أنّه إنْ أريد « بالميل» ما يبعد أو يقرب بالفعل فلا ينفكّ عن الحركة و يكون زمانياً مثلها، و إنْ أريد ما من شأنه ذلك كان متحقّقاً عند كون الجسم في الحيّز الطبيعي، مع أنّهم صرّحوا بعدمه فيه على ماذكره المحاكم هنا.

٢٨. لم يزد حينتذ الجواب على إعادة ما أورد عليه السؤال.

۲۹. /۱۸۵۵/هذا تحقیق حسن یندفع به ما أورده الإمام في النمط الثاني على الشیخ حیث حکم بأنه لا بتحقق المیل حین وصول الجسم إلى الحیر الطبیعي بأن الحجر إذا وضع الید تحته و هو على الارض فقد یحس میله.

"٣. إنّما يلزم التنحّي بالفعل لو اعتبر في الدليل الميل الثاني من حيث إنّه مبعدٌ و مزيلٌ للمتحرّك، و حيننذ كان زمانياً لامحالة؛ بل لابدٌ من إن يعتبر أصل القوّة كما في الميل الموصل. و حيننذ امتناع اجتماع القوّتين ممنوعٌ، لأنّ المحال توجّه الجسم في حالةٍ واحدةٍ إلى جهتين مختلفتين و القوّة من حيث هي غير موجبةٍ للتوجّه إلى جهةٍ و التنحّي

عن الأخرى، فحين اجتماع القوّتين إنّما يلزم توجّه الجسم بالقوّة إلى جهةٍ و التنحّي عن مقابلها لا بالفعل، و ذلك غير محالٍ.

٣١. يمكن أن يقال: لعلّ زمان السكون للطافته غير محسوسٍ. و قد تقرّر هذا الإيراد في المشهور بأنّ الحجر المرمى إلى فوقٍ حين نزول الجبل كان يسكن لامحالة؛ و يلزم سكون الجبل!

و يدفع: بأنّ الهواء الذي يتحرّك بحركة الجبل يمنع وصولها إليه؛ و لعلّه لهذا غيّر الإيراد إلى ما ذكره.

و يمكن دفع هذا الدفع: بأنّا إذا رمينا حبّةً إلى جبلٍ و فرضنا أنّ آن وصولها إلى الجبل يميل إلى السقوطإذ لاشكّ في جواز ذلك فيلزم سكون الجبل بها.

> و قد يدفع: تارةً بأنّا نفرض حركة حجرٍ لا يحرّكه الهواء اللازم من الجبل؛ و يجاب: بأنّه حينتذٍ لا استحالة في المقاومة.

أقول: فيه نظرٌ ظاهرٌ ا لأنّ مقاومة الصغير للعظيم محالٌ سواءٌ كان التفاوت كــثيراً أو تليلا:

و تارةً؛ بأنَّ عدم حركة الحبَّة بحركة هواء الجبل أيضاً مستبعد؛ فتأمّل ا

و قد يجاب عن أصل السؤال بأنّ السكون آنيّ و الحركة زمانيةً؛ و ذلك كما ترى ا بل الحقّ في الجواب أن يقال: الضرورات الطبيعية قد تجوّز الأمور المستبعدة كما في

امتناع الخلاً. فبالحقيقة سكون الجبل لازمٌ من ذلك لا من قوّة الحبّة، و المحال هو الثاني دون الأوّل.

٣٢. و ذلك لأنّه جزءً لها لا صفةً و نعتُ لها. و أنت تعلم أنّ المراد ليس هو الوصف النحوى.

٣٣. كلّ حدٌّ تنقطع إليه الحركة بالوصول إليه يصدق عليه أنّ الحركة متوجّهة إليه قصداً و بالذات. و المراد من « التوجّه» المعنى الأعمّ، فلا مساهلة !

٣٤. أي: لم يذكر معه ما يدلّ على انتهاء المسافة بأن يقال: هي الّتي يقع بها الوصول، إذ بالوصول ينتهي المسافة على ما يشير اليه. و الحاصل: أنّه لو لم يذكر حديث الوصول لم يثبت الموصل و ميل الموصل. و أراد « بالمقدّمة المذكورة» في قوله: « فهو عكس المقدّمة المذكورة»: ما ذكرها أوّلاً بقوله: « و هذا ليس بيان قائدة تلك المقدّمة». و قوله «: و أي...»: تفسيرُ لمكس تلك المقدّمة؛ و هي الّتي أشار إليها الشارح في قوله: « و إنّما وصف تلك الحركات بأنّها هي الّتي» ... إلى آخره. و تلك المقدّمة هي الّتي ذكرها الشيخ و الشارح أخذ عكسها و فرّع عليها بقوله: «فالحركة التي يقع» إلى آخره، و لاحاجة إليها.

و دلالة قوله: « هي الّتي يقع بها الوصول» على الحصر و المساوات من جهة أنّ «المبدأ» جمع معرّف باللام، فيفيد انحصار جميع أفراده في الخبر. و الخبر معرفة. و « هي» ضمير الفصل، فيفيد كلُّ منهما حصر الخبر في المبتدأ. و المساوات مرجعها المسوجبتان الكلّيتان اللازمتان من الحصرين. و أشار بقوله: « لكن من الجائز» إلى أنّ كلام الشيخ قابلُ للتوجيه بأن لم يكن المفهوم مراداً منه، لأنّ دلالة العبارة المذكورة على الحصر و المساوات بطريق المفهوم لا المنطوق على ما علم في موضعه. و الاستدراك في البرهان إنّما يرد على الشارح دون الشيخ.

و أنت تعلم أنّ الأمر في ذلك هيّنٌ 1 /DB22/

70. أقول في الجواب: إنّ الشارح لم ينف الوصول عن الحركة الواحدة مطلقاً، بل إنّما ينفي الوصول بالفعل و أثبت الوصول بالفرض على ما صرّح به. و يكفي الوصول بالفرض لنقض الدليل و جريانه، إذ لاشك أنّ بالحدود المفروضة يتحقّق الوصول الفرضي. و قد اعترف صاحب المحاكمات بورود النقض في المحدود المفروضة عند شرح نقض الشارح؛ فلا غبار في كلام الشارح أصلاً.

٣٦. هذا حاصل الدليل على ما فهمه الإمام، وكان هو الحجّة المشهورة بعينها. و بنى الشارح الدليل على الميلين للتخلّص عن ورود و الاعتراض الذي كان مستوجّها عسلى الحجّة المشهورة. فعند شرح كلام الشارح لا يليق جعله حاصل الدليل؛ هذا.

٣٧. هذه صنعة الاستخدام معتبرة عند علماء البيان، و لايلزم منه فسادٌ سن حسيت المعنى؛ فتأمّل! ٣٨. يعنى عند زوال الوصول ينعدم أمران: أصل القوّة، وكونها موصلةً. و ينفي بسناء الدليل على انعدام أصل القوّة حتّى لايرد عليه ما مرّ من أنّ اللاوصول زمانيّ على ما أورد، عليه الشيخ؛ و لايبنى على زوال الوصول حتّى يرد. لكن يتوجّه حينئذٍ أنْ لا دليل على انعدام الميل و أصل القوّة في زمان المفارقة، إذ كما أنّ القوّة باقية حين الوصول مع زوال الوصول عنها ؟!

لايقال: مثل هذا يرد على التقرير الآخر؛

لأنّا نقول: بل لايرد، لأنّ زوال الوصول ثابتُ بالفرض.

ثم قال: « يمكن تتميم الدليل من غير حاجةٍ إلى اثبات انعدام الميل» حتّى يرد أنّه لم يثبت بعد.

٣٩. فيه نظر ؛ لأنّ زوال الوصول لوكان بسبب الحركة الثانية الناشئة عن الميل الثاني و الميل الثاني و الميل الثاني الذي الذي بين الآنين كان الميل الثاني انّما يحدث في آن اللاوصول، على ما ذكره فالزمان الذي بين الآنين كان بعض زمان الحركة الرجوعية لامحالة على ما ذكره الشيخ على الحجّة المشهورة فما يرد على التقرير الأوّل يرد ههنا، إلّا أنّه سقط الترديد المذكور.

٤٠ استفاد كون الوصول مستمرّاً في الزمان من قول الشارح: « ذلك الأنّ الشيء إذا كان موصلا في زمانٍ...».

أقول: مراد الشارح من «كون الشيء موصلاً في زمان» ليس هو الاتصال الذي أشار إليه الشيخ و ذكر أنّه حاصلٌ في آن حتى نزم من استمراره سكون المتحرّك الواصل و يلزم الدور؛ بل أراد بالإيصال ما يتناول تحصيل الوصول و تحصيل أسبابه كالحركة الأولى، فزمان الإيصال شاملٌ لزمان الحركة المنتهية إلى آن الوصول و لزمان بقاء الوصول و فزمان الإيصال شاملٌ لزمان الحركة المنتهية إلى آن الوصول و لزمان بقاء الوصول و استمراره لو سكن، ولم يختصّ بالقسم الثاني حتّى يرد الدور. وإطلاق الألفاظ الدالة على الإيجاد و التأثير على تحصيل اسباب الوجود و الاثر متعارفٌ بينهم كما يطلق البناء على تخمير الطين. و لا منافاة بين كون الوصول بالمعنى المذكور آنياً و بين كون الإيصال بهذا المعنى زمانياً.

ثمِّ إذا أثبت كون الميل الثاني يحدث في ظرف زمان اللاإيصال الّذي هو الآن الفاصل

بين الزمانين و قد كان الوصول آنياً مقارناً للميل الأوّل و كان يمتنع اجتماع الميلين، يلزم تحقّق زمان المكون بين الآنين على ما قرّره.

١٤. بينهما فرق؛ فإنّا نحسٌ من الحجر الموضوع فوق اليد الثقل و المدافعة، و هـذا بخلاف الحجر المتحرّك إلى فوق، إذ لا يحسنٌ منه حين الحركة إلى الفوق المدافعة إلى التحت.

نعم ! يتحقّق فيه مبدأ المدافعة و الميل أي: الطبيعة الحجرية. و الميل من الكيفيات المحسوسة، فلوكان موجوداً /DA23/حين الحركة لأحسّ به.

و الحاصل: أنّ المراد من « الميل» هو المدافعة و عدم تحقّقها مـــتوجّهةً إلى جـــانب التحت في الحجر المتحرّك إلى الفوق مثلا ضروريٌ لا يمكن إنكاره.

و تفصيل الكلام: إنّ هذا القائل ببقاء الميل حالة المفارقة مع زوال الاتّصال عند، إنْ أراد أنّ المفارقة حصلت بهذا الميل أيضاً، فذلك باطلٌ بما قرّره الشيخ في الثنا و النجاة حيث قال: « فإذا انصرف عن ذلك الحدّ فلابدٌ من وجود ميلي آخر، لأنّ حركة الذهاب و حركة الرجوع مختلفان و نستحيل حصول الحركتين المختلفتين من ميل واحدٍ»؛

و إنْ أراد أنّ المفارقة بميل آخر يجتمع مع الأوّل، ففيه: إنّ امتناع اجتماع الميلين قد مرّ و ثبت و سبق أنّ فإنْ قلت: يمكن أنْ يقال في دفع كلامه أيضاً: بأنّا لانقول بانعدام الميل بالمرّة، بل بانعدامه من حيث هو موصل، و ذلك منّا لا شكّ فيه؛

قلت: لو قرّر الدليل هكذا لورد عليه ما مرّ و هو: إنّ اللاوصول زمانيٌ لا آنيٌ، فكــذا اللاإيصال الذي هو لازمٌ مساوٍ له، فتأمّل ا

[١٨ / ٢ ـ ١٨٦ / ٣] قال الشارح: فكان اللاإيصال الّذي هو معلوله أيضاً حاصلاً معه.

فيه بحث الأن تخلّف اللاوصول عن اللاإيصال غير جايز، كما أنّ تخلّف الوصول عن الإيصال غير جايز، كما أنّ تخلّف الوصول عن الإيصال غير جايز. فإذا كان اللاوصول غير موجود في طرف زمان المفارقة فكيف يوجد اللاإيصال في هذا الآن مع الميل الثاني ؟ !

٤٢. هذا يتوجِّه على كلام الشارح حيث عمّم ظاهراً و قال مطلقاً، لأنّ الأمر الموجود

ما لم يرد عليه أمرٌ يعدمه فإنّه لا يزول. و لوخصٌ بما نحن فيه فالظاهر أنّه لم يتوجّه.

٤٣. لا يخفي عليك أنّ طريان الضدّ مانعٌ عن وجود ضدٌّ آخر، فيكون داخلاً في وجود المانع، فلا يحسن المقابلة؛ فتدبّرا

٤٤. أنت خبيرٌ بأنّه لم يأخذ الشارح في تقريره كون الميل الأوّل موجوداً فيه و أفنّهما
 لا يجتمان؛ فما ذكره تقريرٌ آخر، و لا يلزم الاستدراك في تقرير الشرح.

2.4. بل الأمر بالعكس. و ذلك لأنّ المتقابلين بالعرض كالضدّين أخصّ من المتقابلين بالذات أي المتقابلين بالإيجاب و السلب، و الأخصّ دالًّ على الأعمّ دون العكس؛ هذا. أقول: الظاهر أنّ مراده ـ رحمه الله ـ : إنّ اجتماع المتقابلين بالذات أظهر فساداً و أشد محذوراً من اجتماع المتقابلين بالعرض، فحين يقال: لو اتحدّ الميل الموصل و آن عدمه لزم اجتماع الوجود و العدم كان أظهر ممّا يقال: لو اجتمع آن الميل الموصل و آن الميل المزيل للوصول لزم اجتماع الميلين، و أنّه محالٌ. و ليس مراده: أنّه أراد بالمتقابلين المزيل للوصول لزم اجتماع الميلين، و أنّه محالٌ. و ليس مراده: أنّه أراد بالمتقابلين بالغرضائي: الميلين، إذ لو كان مراده ذلك لينبغي أن يقول: لمّا كان عدم الميل الأوّل مستلزماً لوجود الميل الثاني دالاً عليه اكتنى بذكر عدمه المغنى عن ذكر وجود الميل الثاني؛ فتأمّل ا

٤٦. كون عدم الآن دفعياً لا يثبت به مطلوب الإمام، إذ الدفعي بسمعنى ما لايكون تدريجياً بالمعنى المذكور و هو أن يكون هوية اتصالية منطبقة على الزمان. و ذلك أعمّ من أن يكون وقوعه في طرفه أيضاً.

ثمّ أبطل الشقّ الأوّل بقوله: « فإنّ كلّ حاصلٍ بعد ما لم يكن فلابدٌ من أوّل حصولٍ كان لكن لا أوّل حصول كان كل اوّل حصولٍ كان عدم الآن متّصفاً فيه بأنّه حاصلٌ». و هذا احتمالٌ آخر لم يذكره الشيخ و تعرّض له الإمام، و أثبت مطلوبه منه؛ لأنّه إذا تحقّق آن كان عدم الآن حاصلا فيه يسلزم تستالي الآنسين بالضرورة، و إلّا لو توسّط زمانٌ بين الآنين كان ذلك الزمان خالياً عن وجود الآن و عدمه؛ هذا خلف ا

هذا هو كلام الإمام. و على هذا لايرد عليه ما أورده من عدم الحاجة إلى قوله: « فإنّ

كلّ حاصل بعد ما لم يكن»، وكذا ما ذكره بقونه: «على أنّه ليس يلزم»... إلى آخره.

٤٧. و ذلك لأنه إذا كان اللاوصول كالحركة زمانياً لايحدث في طرف الزمان كمان اللاإيصال كذلك لامحالة، لأنّ زوال الوصول لاينفكّ عن زوال الإيصال؛ كما أنّ الإنعدام لاينفكّ عن الإعدام.

أقول: فيه نظرًا الأنّ مراد الشيخ و الشارح في هذا البحث باللاإيصال و زوال الإيصال ليس إزالة الوصول، بل بمعنى عدم الميل الموصل؛ فذكر الملزوم و أريد اللازم. و قد أشار إليه الشارح المحقّق حيث قال: « و إنّما لم يذكر المحرّك الثاني أعني الوارد المتجدّد لأنّ المحجّة تتمشّي من غير ذلك، فإنّ الميلين المختلفين ليسا بممتنعي الاجتماع لذاتيهما، بل لأنّ كلّ واحد منهما يستلزم عدم الاخر». و لمّا كان وجود الميل الأوّل ممتنع الاجتماع مع عدمه اكتفى بذكر عدمه المعنى عن ذكر وجود الميل الثاني، و صرّح بأنّ مناط الحجّة على ماقرّره الشيخ على وجود الميل الأوّل و عدمه، و من المعلوم أنّ في كلام الشيخ لم يذكر عدم الميل الأوّل و عدمه، و من المعلوم أنّ في كلام الشيخ لم يذكر عدم الميل الأوّل صريحاً، بل إنّما ذكر زوال الإيصال الملزوم لزوال الميل الموصل، فأوماً حرحمه الله عامة لطيفاً إلى أنّ المراد من « زوال الإيصال» في عبارة الشيخ: « زوال الميل الموصل و عدمه».

ثمّ لمّا كان عدم الميل الأوّل إنّما كان بحدوث الميل الثاني و هو آنيّ، لأنّ الميل ليس ممّا لا يوجد في ظرف الزمان كالحركة و اللاوصول، فيكون عدم الميل الأوّل آنياً؛ لأنّ آن حدوث الميل الثاني ينعدم الميل الأوّل. وحينئذ لابدّ بين الآنين من زمان هو زمان السكون، إذ لا يتصوّر الحركة بدون الميل أصلاً. ويشبه أن يكون المراد بزوال الإيصال هو وجود الميل الثاني، فلاحاجة إلى توسّط عدم الميل الأوّل؛ وصار حاصل الدليل؛ إنّ الميل الموصل من حيث أنّه موصلٌ موجودٌ آن الوصول، الذي لاشك في أنّه آني، لائه يحصل بعد انقطاع الحركة و الميل المعدم له موجودٌ في آنٍ آخر. و لا يتتالي الآنان، فلابدً من زمان هو زمان السكون لامحالة.

فإن قُلت: لعلّ وجود الميل الثاني و عدم الميل الأوّل كعدم الآن المتوسّط بين المبدأ و المنتهى ممّا لم يتصوّر وجوده في طرف الزمان، فإنّ ذلك لم يستدلّ عــليه الشــيخ و لا الشارح؛ بل إنّما ذكر الشارح ذلك على أنّه مقدّمة مسلّمة؛

قلت: الميل الثاني لو لم يكن حادثاً في طرف زمان المفارقة فكيف تحدث منه المفارقة و حركة الرجوع و الانعطاف؟!

و الحاصل أنّا نعلم بالضرورة أنّه متى لم يحدث الميل في طرف زمانٍ لم يصر ذلك الزمان زمان المعركة المنطبقة عليه. و هذا هو الاعتراض الثالث من الإسام الّــذي نــقله الشارح آخر الفصل، لكن لا بتوجيه الشارح، بل بتوجيه صاحب المحاكمات.

ثمّ لوكان الأمر على ما فهمه صاحب المحاكمات /DA24/ من أنّ اللاإيصال بمعنى زوال الرصول وكان في قوّة اللاوصول لزم التنافى بين كلامي الشيخ أيضاً حيث ظهر من اعتراضة على الحجّة المشهورة أنّ اللاوصول و المفارقة زمانيٌ كالحركة. و في تقرير حجّته صرّح بكون اللاإيصال آنياً، وكذا فيما سيجيء حيث قال: « إنّما يجب أن يقال: صار غير موصل و لا يجب أن يقال على ما يقولون: صار مفارقاً»... إلى آخر ما قال هناك. هذا في على ما يقولون: صار مفارقاً»... إلى آخر ما قال هناك.

هذا؛ و أنت خبيرٌ بضعفه بما مرّ أيضاً.

أقول: و أيضاً لايخلو إمّا أنْ يستدعي حدود المسافة حدود الحركة، أو لا؛ فعلى الأوّل لايرد المنع، و هو ظاهرٌ ؛

و على الثاني يكون حركة واحدة مستقيمة. أمّا وحدتها فظاهرٌ؛ و أمّا استقامتها فلأنّ المراد « بالحركة المستقيمة » في عرفهم مطلق الحركة الآنية، لا ماوقع على خطّ مستقيم . نعم! يمكن أن يقال: كون الحركة المستقيمة بهذا المعنى غير متناهية لا يستلزم تناهي المسافة حتّى يلزم بطلانها لجواز أن يكون الحافظ للزمان حركة دورية ، كحركة الشعلة الجوالّة.

و أنت تعلم أنّه لا يحتاج في هذا الإيراد إلى كون الحركة واقعةً على سطح مربع أو مثلّثٍ، بل لووقع على سطح مستديرٍ كان أظهر. فُعلم أنّ كلامه مبنيٌّ على الغفلة عن هذا الإيراد، بل بنائه على التزام تحقّق زاوية الانعطاف مع كون الحركة حركةً واحدةً

٩٤. تفصيله: إنَّ قلَّة المعاوقة في الأصغر يوجب أن تكون حركته أسرع من حسركة

الأعظم. وسرعة الحركة قد يكون بقصر الزمان، وقد يكون بطول المسافة كما في الحركة المستقيمة، وقد يكون بازدياد عدد الدورات كما في الحركة الوضعية؛ ففيما نحن فيه إن كان التفاوت في السرعة من جهة قصر الزمان فيلزم انقطاع الحركة السريعة، و إن كان باعتبار طول المسافة فيلزم انقطاع الحركة البطيئة ضرورة أن انقطاع الزمان أو المسافة ملزوم لانقطاع الحركة، و إن كان باعتبار ازدياد عدد الدورات فتنقطع الحركة البطيئة لانقطاع عدد دوراتها.

و أقول: فيه نظرٌ بعدُ! و هو أنّ ازدياد عدد الدورات إنّما يستلزم انتطاع الأقلّ دورةً إذا كان الاختلاف واقعاً في الجانب الغير المتناهي، و لِيمّ لا يسجوز أن يكون التناوت و الاختلاف وقع في اثناء الحركة بأن تكون بازاء دورةٍ واحدةٍ من البطيئة دورات متعدّدةً من السريعة كما في حركة الفلك الثامن و التاسع؟! ضرورة أنّ دورات الأولى أنقص من الثانية بكثير. مع أنّه لا يلزم الانقطاع، لأنّ بازاء كلّ دورةٍ من الثامن دورات كشيرة من التاسع.متصلةً. و هذا بعيدٌ عن

ه. يظهر من هذا الكلام الذي ذكره في توجيه كلام الشيخ أن ازدياد الغير المتناهي على الغير المتناهي على الغير المتناهي المتناهي في الخارج محال مطلقاً سواءً كان التفاوت في الجانب الغير المتناهي أو في الجانب المتناهي.

أمّا الأوّل فظاهرٌ؛

و أمّا الناني فلأنّا إذا طبّقنا الجانب المتناهي من أحدهما على الجانب المتناهي من الآخر يلزم ظهور التفاوت في الجانب الغير المتناهي. و أمّا إذا لم يكن ذلك الازدياد في الخارج، فإنّ كان التفاوت في الجانب الغير المتناهي فيكون باطلاًبالضرورة، و إلّا فلايلزم بطلائد.

أقول: فيه بحث ! لأنّ بطلان الأوّل إنّما يكون بالانطباق، و الانطباق الوهمي لوكان كافياً في ظهور الخلف في الأوّل فيكفي /DB24/في الثاني، بأن نطبّق الطرف المتناهي من أحدهما على الطرف المتناهي من الآخر كما في صورة كون الازدياد في الخارج؛ هذا. و يمكن أن يقال في الأوّل بكون الانطباق متحقّقاً بحسب الوجود في نفس الأمر،

فإنَّهما يوجدان متطابقين هيهنا بدون تعمّلِ منّا، بخلاف الثاني؛ فتدبّر فيه؛

و هيهنا كلامٌ آخر؛ و هو أنّ الحركة و الزّمان المعتدّين غير موجودين في الخارج، إنّما وجودهما في الخيال؛ و البرهان كما دلّ على امتناع وجود الامتداد الغير المتناهي في الخارج يدلّ على امتناع وجود متناهية و لازمان على امتناع وجوده في الخيال أيضاً، فليس ثمّة حركةً غير متناهية و لازمان غير متناهي يظهر بالتطبيق انتهائه.

تأمّل في هذا المقام، فقد بقي بعد خبايا في زوايا!

١٥. بل بنائه على ما تقرّر أنّ العناصر يوجد فيها ميلٌ مستقيمٌ، و يمتنع اجتماع الميل المستقيم و الميل المستدير إذا كان كلّ منهما طباعياً و قد مرّ ذلك. و الأجسام منحصرة في الفلكي و العنصري، فإذا لم يكن المتحرّك بالحركة الدورية جسماً عنصرياً فلابد أن يكون جسماً سماوياً.

٧٥. لا يخفى أن ما مر هو أن الحركات المتعددة بالفعل لا يحفظ الزمان، فالمراد «بالحركات» هيهنا ما يكون تعددها بحسب الفرض كاجزاء الجسم المتصل، فلاتناقض أصلاً.

٥٣. هذا الجواب على تقدير صحّته مشترك بين الدليل وبين صورة النقض، لأنه إذا لزم من اتفّاق الجزء و الكلّ في المهيّة تشابهه له في التأثير عند انفصاله عن الكلّ بناءً على أنّ اشتراك الملزومات يقتضى اشتراك اللوازم كذلك لزم التشابه في التأثير و الانفعال.

و إنْ قيل: لعلّ اتصاله بالكلّ شرطً للانفعال كذلك؛

نقول: الاتّصال شرطٌ للتأثير، و إلّا فما الفرق ؟ و كذا الكلام في كونها آلةً و واسطةً.

٤ ه. و كذا النفوس الأرضية النباتية و الحيوانية.

ه ٥. في هذا الجواب نظرٌ و تأمّلٌ ؛ لانهم صرّحوا بأنّ صدور بعض الافاعيل من النفس لا يتوقّف على المادّة، و جعلوا كثيراً من الكرامات و المعجزات من هذا القسيل. و فمي الحديث: «إنّ العين حقّ ؛». و نسبوا هذا التأثير إلى النفس بدون مدخلية البدن؛ و لهذا قال بعضهم: العمّل ما لا يتوقّف شيءٌ من أفعاله على المادّة، و النفس ما يتوقّف أفعاله على المادّة في الجملة بمعنى الإيجاب.

و أمّا قوله: « العقل قد يتوقّف فعله على وجود المادّة بل و على استعدادها»؛

فجوابه؛ أنّه فرقٌ بين ما يكون المادّة محلّاً لتأثير الفعل كما في هذه الصورة و بـين ما يكون آلةً لفعله، كما نفوه. و أيضاً؛ لاشكّ أنّ للنفوس الكمّلة تأثيراتٍ بعد المفارقة عن البدن، و لهذا يحصل للزائرين لهم ما لا يحصل لغيرهم.

أقول: و يمكن دفع النظر الأوّل و الثاني بما تقرّر عند المشّائين من أنّ النفس إنّ ما تحدث بحدوث البدن؛ و بما ثبت عندهم من أنّ النفس مهيّةٌ نوعيةٌ، و أنّ المهيّة النوعية لا يتكثّر إلّا بتكثّر المادّة على ما مرّ مراراً. لكن اثبات هذين الأصلين مشكلٌ؛ فتأمّل ا

٥٦. الأصوب أنّ مرادهم « بالمنشور» هيهنا غير هذا المعنى و هو الكرة الّـتي قـطع طرفاها المتقابلان، فإنّ هذا المعنى هو المناسب للحلق و الدفوف؛ فتأمّل!

 ٥٧. هذا الكلام حقّ بناءً على أنْ يراد بالأين النسبة إلى ما هو المكان بمعنى السطح، أو بمعنى البعد الموجود أو الموهوم.

لكن حينة يتوجّه اشكال، بيانه: أنهم صرّحوا بأنّ المتحرّك بالعرض ليس له حركة أخرى حقيقة غير الحركة العارضة للمتحرّك بالذات، بل ليس هيهنا سوى حركة واحدة قائمة بالسفينة /DA25 مثلاً، و إنّما نسبت إلى الجالس بواسطة العلاقة الّتي بينهما مجازاً. و على ما حققه تكون هيهنا حركتان، احديهما ناشئة عن ذات المتحرّك و هي حركة السفينة، و تسمّى بالحركة بالذات، و ثانيهما غير ناشئة من ذات المتحرّك بل عن ذات ما يجاوره و تسمّى بالحركة بالعرض. و كلتاهما قائمتان بما نسبت إليه حقيقة. و يكون بالذات و بالعرض بمعنى نفي الواسطة في الثبوت و اثباتها فيه دون العروض على ما هو المشهور.

و لا يبعد أنْ يقال: إنّ القوم حيث حكموا بأنّ هيهنا حركة واحدة عارضة للسفينة حقيقة تنسب إلى جالسها بالعرض أرادوا «بالحركة»: الانتقال بما يسمّى مكاناً لغدّاًي: ما يعتمد عليه المتمكّن مسامحة، لظهوره و عدم الاختلاف فيه. ثمّ بعد تحقيق المكسان و الحركة الأينية يظهر حقيقة الحال؛ و له نظائر كثيرة في كلامهم.

و قول صاحب المحاكمات: « إنّ الجالس ينتقل عن مكانه»، أراد به المكان المصطلح،

فلا منافاة.

فإنَّ قيل: لا يكفي للحركة الأينية تبدّل المكان فقط، بل لابدٌ أن يكون ذلك التبدّل صادراً من ذلك المتحرّك حتى لا ينتقض بالطير الواقف في الربح الهابة؛

قلت: تحقيق مهيّة الحركة يقتضي أن يكون إذاكان شيءٌ مّا بحيث إذا فرض كلّ آنٍ في اثناء تغيّر حاله كان له فردٌ من مقولةٍ لا يكون له قبلٌ و لابعدٌ كان متحرّكاً في تلك المقولة. و أمّا كون ذلك بفعله أو بفعل غير، فلا تقتضيه مهيّة الحركة؛ فتأمّل!

٥٨. فيه بحث ! لأن كون الحركة بالذات لايتتضي أن يكون مبدء الحركة قائماً بذلك المتحرّك. ألا ترى أن الرامي إذا رمى سهماً لم تكن الإرادة قائمة بالسهم، مع أن السهم كان متحرّكاً بالذات لابالعرض ؟!

فالصواب أن يقال: لابد في المتحرّك بالذات من أن يكون الميل قائماً به حقيقة، و في الحجر المذكور لم يكن الميل إلى موضع إرادة الحامل موجوداً فيه لوجود الميل فيه إلى السفل على ما يحسّه الحامل؛ و قد تقرّر امتناع اجتماع الميلين المختلفين.

٩٥. فيه اشارة إلى أنّ السكون في قول الشارح: «أو سكوناً» إنْ لم يكن فضلاً ليس هو المحتيقي، بل السكون المقابل للحركة الإضافية أي: السكون المحسوس، لأنّ الحسّ إنّما أحسّ بالحركة و السكون من جهة الإحساس يتجاوز عن سمتٍ معيّنٍ و عدم تـجاوزه عنه، و أمّا تجاوزه عن مكانه الحقيقي و هو السطح الباطن فغير محسوسٍ فيما نحن فيه. و لو حمل السكون على السكون الحقيقي لاشكّل الأمر في إقامة الكواكب المـتحيّرة و وقوفها حيث لزم السكون حقيقة في الأفلاك.

و ربما يجاب عن الإشكال بمنع جواز اجتماع الحركتين المختلفتين، و السند بأنا إذا فرضنا أنّ شخصاً كان على السفينة على وجه لا يتحرّك بحركة السفينة بأنْ كان مصلوباً من موضع مرتفع بحيث يماس سطح السفينة قدميه فلاشك أنّ ذلك الشخص كان ساكناً بالضرورة مع أنّ حاله مثل حال ما فرض كونه متحرّكاً على خلاف السفينة حركة مساوية لحركتها، بل هذا الشخص في حركة القدم لا يقصد سوى المدافعة مع السفينة لا تستحرّك بحركته، ففي هذه المدافعة حفظ نفسه عن أن يتحرّك بحركة السفينة لا أنّه يتحرّك حركة

مخالفةً. و الظاهر أنَّ هذه مكابرةٌ ممنوعةً.

ثمّ على الجواب الثاني يندفع الإيراد عن القائلين بأنّ المكان هـ والبـعد بـالصورة المذكورة، إذ لاشك أنّه لا يتبدّل بعد الشخص مع أنّه كان متحرّكاً، و هو ظاهرٌ دون الأوّل؛ لأنّه كان متحرّكاً حركة حقيقة على ما هو المفروض، فيجب تبدّل مكاني حقيقة، و ليس كذلك؛ فتأمّل جدّاً. /DB25/

بل الحقّ في جواب هذا الإيراد أن يقال: حركة الشخص على خلاف السفينة إنّـما يسلم على الموق في جواب هذا الإيراد أن يقال: حركة الشخص على أن يكون حركة في المكان اللغوي أي: ما يعتمد عليه الشيء، و أمّا حركته حركة أينية فغير ممنوع.

٦٠. فيه نظرٌ؛ لانّه إنْ أراد بكون وجود المحويّ واجباً مع وجوب الحاوي معيّة ذاتية فلزومه ممنوعٌ؛ إنّما يلزم ذلك لو وجب في المتلازمين أنّه إذا أوجب أحدهما في مرتبة وجب الآخر في مرتبته. وليس كذلك، ضرورة أنّ المعلول الأوّل لا يحب في مرتبة وجوب الواجب بل كلّ معلولٍ بالنسبة إلى علّته الستتلّة كذلك حيث كان بينه و بينها تلازمٌ ولم يكن واجباً في مرتبتها. وإنّ أراد المعيّة الزمانية فبطلان اللازم ممنوعٌ؛ كيف و في زمان وجوب الحاوي وجب وجود المحويّ إذا كان الحاوي علّة موجبةً له كما هو المغروض.

و الحاصل: أنّ معنى اللازم ما يمتنع انفكاكه عن الشيء الملزوم للزمان؛ أي: لم يكن زمانٌ ينفك فيه اللازم عن الملزوم و لا يقتضي ذلك عدم الانفكاك عنه بحسب المرتبة و إلاّ لم يتحقّق التلازم بين المعلول و علّته؛ فتأمّل!

٦١. فيه نظر، لأنّ المراد من كلمة «إذا» إنْ كان هو الزمان كما هو الظاهر منها فمسلمٌ، لكن قوله: « فقد وجب الحاوي و لم يجب وجود المحويّ بعد»، إنّما المراد منه بعدية وجوب وجود المحويّ بعد»، إنّما المراد منه بعدية وجوب وجود الحاوي بعدية بالذات لا بالزمان، لأنّ تـقدّم العلّة على المعلول إنّما هو بالذات فلامنافاة بين تقدّم عدم الخلأ على وجوب وجود المحويّ بالذات وكونه معه بالزمان.

و الحاصل: أنَّ عدم وجوب المحويّ إنَّما يلزم بحسب المرتبة لا في الزمان، و هــو

بحسب المرتبة لايستلزم عدم الخلأبل إنّما يستلزم بحسب الزمان، و إنْ كان المراد منه المرتبة فالمنع ظاهرٌ.

7.7. إذا كان معيّة الملزوم لايستلزم معيّة اللازم على ما اعترف به فمعيّة وجوب عدم الخلأ مع وجوب الحاوي كيف يستلزم معيّة وجوب المحويّ أيضاً مع وجوبه ؟ ا على ما قال في التقرير الأوّل في الجواب عن النقض. وكذا كيف ينمّ ما ذكره بقوله: « إذ يكفي أنْ يقال... إلى آخره».

و الحاصل: أنّ هذا المنع كما يدفع السؤال الّذي ذكره يهدم بنيان ما ذكره في التقريرين و ادّعي تمامه و صحّته!

77. الجواب عنه: إنّ خلق عدم الحاري كأنّ انتفاء الخلأ لازماً له، و وجود الجسم الذي كان محوياً لو وجد الحاوي و كان داخلاً فيه ليس له مدخل في استلزامه لعدم الخلأ، بل مقارنته لعدم الخلاً على سبيل الاتفاق. و عدم الخلاً إنّما يكون لازماً تعدم الحاوي فقط، حتى لوكان في هذا التقدير أي: تقدير عدم الحاوي لوكان الجسم المفروض أنّه محوي معدوماً بقي عدم الخلاً بحاله. بل نسبة هذا الجسم المفروض و جميع الأمور الموجودة حين هذا التقدير إلى عدم الخلاً في كون الجميع أموراً متحققة مقارنة لامر ضروري هو عدم الخلاً على السواء؛ و من المعلوم أنّ جميع تلك الأمور ليست مستلزمة لعدم الخلاً. و أمّا عند وجود الحاوي و ملئه له لو لم يتحقق المحوي يلزم وجود الخلاً، فعدم الخلاً يلزم وجود المحوي من حيث كونه محوياً يملأ مقتره؛ فتأمّل الممكوم

14. يمكن تقرير الدليل بأنّه على تقدير كون الحاوي علّة للمحوي كان إمكان المحوي في مرتبة وجود الحاوي، ولم يجب وجود المحوي بعد، فلم يجب عدم الخلاً. لان وجوب عدم الخلاً في هذه المرتبة لم يتصوّر بانتفاء الحاوي و المحويّ معاً على هذا الفرض، بل إنّما هو بوجوب المحويّ مع الحاوي، فإذا لم يتحقّق الوجوب للمحويّ فلم يجب أيضاً عدم الخلاً، لأنّ عدم الخلاً إنّما يتصوّر على وجهين بانتفاء الحاوي و المحويّ معاً، و ذلك لا يتصوّر في المرتبة المذكورة في فرضنا هذا و يتحقّق المحويّ مع الحاوي. فإذا التفى الاُوّل على ما يبنّا انتفى الثاني أيضاً، لأنّ وجوب المحويّ و وجود المحويّ و وجود مفتود

في هذه المرتبة. ففي هذه المرتبة لم يتحقّق عدم الخلأ و لا يكون عدمه واجباً؛ هذا خلفًا ا و على هذا التقرير يندفع كثيرٌ من الشبه و لا يسرد النسقض بمصورة كسون المسحويّ معلولاً لعلّةٍ أخرى غير الحاوي، إذ إمكانه في تلك المرتبة لا يوجب إمكان الخلأ على ما قرّرنا أنّه يلزم إمكان الخلأ إذ إمكان العلّة هي الحاوي؛ فتأمّل!

٥٦. هذا أيضاً منه يشيد أركان ما أوردنا عليه؛ فتأمّل !

٦٦. قد عرفت ما عليه !

٦٧. يمكن دفع الإشكال على تقريره حيث قال: « المراد بالوجوب الوجوب في البحملة أعمّ من أن يكون بالذات أو بالغير و بالإمكان صرف الإمكان المقارن للعدم» بأن يقال: المراد بالتلازم هيهنا مطلق المصاحبة، و لاشك أنّ عدم الخلا ملزوم مصاحب للمحوي المعين الموجود، و إن كان ممكناً بحسب ذاته أن يتحقق عدم الخلا بمحوي آخر بدله، لكنّه غير موجود، و هذا ظاهرً. لكن هذا التقرير قد علمت أنّه لم يتم.

ثمّ أقول في دفع الإشكال عن التقرير الذي قرّره الشارح حيث كان المراد الوجوب بالذات و الإمكان بالذات بان يقال: على تقدير كون الحاوي علّة لهذا المحوي المعين كان في مرتبة وجوب الحاوي يتحقّق إمكان ذلك المحوي بلاشبهة. فنقول: كذلك يتحقّق في تلك المرتبة إمكان مطلق المحوي اللازم لعدم الخلاً، إذ لوتحقّق وجوب مطلق المحوي اللازم لعدم الخلاً، إذ لوتحقّق وجوب مطلق المحوي في تلك المرتبة فإمّا بالذات و هو ظاهر البطلان، لأنّ المحوي من الممكنات و ليس واجباً بالذات في مرتبة أصلاً، و إمّا بالغير، فإمّا أن يكون ذلك الغير هو الحاوي فيلزم مقارنة وجوب المعلول مع علّته، هذا خلف، و إمّا أن يكون أمراً آخر، فذلك الأمر لا يخلو: إمّا أن يكون أمراً آخر، فذلك الأمر لا يخلو: إمّا أن يقتضي المطلق في ضمن فرد آخر، فيلزم اجتماع المحويين في داخل الحاوي و هذا ملزوم لتداخل الأجسام؛ و إمّا أن يقتضي بشرط الإطلاق و الإبهام فيلزم تحقّق المبهم في يقتضي لا في ضمن فرد؛ قامّا أن يقتضي بشرط الإطلاق و الإبهام فيلزم تحقّق المبهم في المحوي المعوي المعوي المعين من حيث إنّه معين معلولاً للحاوي؛ و إمّا من حيث الذات، فكان معلولاً للعوي؛ و إمّا من حيث الذات، فكان معلولاً للغير. و به يثبت الاحتياج إلى علّة غير الحاوي و يتمّ المطلوب بضمّ أنّ المحوي ليس علّة للغير. و به يثبت الاحتياج إلى علّة غير الحاوي و يتمّ المطلوب بضمّ أنّ المحوي ليس علّة للغير. و به يثبت الاحتياج إلى علّة غير الحاوي و يتمّ المطلوب بضمّ أنّ المحويّ ليس علّة

للحاوي.

و بوجهٍ أخصر: إمّا بالذات /DB26/ و هو محالٌ؛ و إمّا بالغير، و هو الحاوي فيلزم ما ذكرنا؛ و إمّا غيره و هو خلاف الفرض، إذ المفروض إنّ علّة المحويّ هو الحاوي ليس إلّا؛ فتأمّل!

١٨. يمكن أن يقال: ليس مقصود الشارح أنّ في التقدّم بالطبع لابدّ أن يستلزم المتأخّر للمتقدّم و المحويّ هيهنا لا يستلزم الحاوي من حسيث الذات، كيف و كون المـتأخّر مستلزماً للمتقدّم مشترك بين التقدّم بالطبع و التقدّم بالعلّية ؟ ا

فإنْ قيل بجواز التعدّد في العلل المستقلّة؛

قلنا بجواز التعدّد في العلل الناقصة.

فإنْ قلت: لو تعدّد العلل الناقصة كان العلّة بالحقيقة هي القدر المشترك بين الخصوصيات، فلم يتعدّد العلّة الناقصة حقيقة بخلاف صورة تعدّد العلل المستقلّة، إذ لا يمكن أن تكون العلّة المستقلّة للمعلول الشخصي أمراً كلّياً مبهماً لمّا تقرّر أنّ فاعل الواحد بالعدد لابدٌ أن يكون واحداً بالعدد؛

قلت: تعدّد العلل المستقلّة كما جاز أن يكون بتعدّد الفاعل نفسه كذلك جاز أن يكون بتعدّد الشرط و غيره أيضاً، و حينئذٍ كان العلّة الفاعلية و إنْ كان واحداً معيّناً لكن الفاعل منضمّاً إلى شرطٍ مّا أمرُ كلّي، و لامحذور فيه. مع أنّ تعدّد الفاعل و لو على سبيل البدلية لم يجوّزه النبيخ. و لو لامخافة الاطناب لأوردناه.

و تمام تحقيق ذلك يُطلب من حواشينا على التجريد.

و لنرجع إلى المقصود؛ و نقول: مقصود الشارح إنَّ عدم العكس و هو عدم استلزام المتقدّم للمتأخّر معتبرٌ في مفهوم التقدّم بالطبع، و هيهنا لم يتحقّق ذلك؛ لأنَّ الحاوي ليس علّة يمكن تحقّقه بدون المحوي، و إلّا لزم تحقّق الخلاُ. و هذا هو الفرق المشهور بين التقدّم بالعلّية و التقدّم بالطبع، لا ما حمل عليه كلام الشارح ا

و أقول: لكن يرد عليه أنّ هذا الاستلزام ناشٍ منخصوصية المادّة، و ذلك لايسنافي كون التقدّم بالطبع كما في تقدّم الجزء الصوري. ٦٩. بل هذا عين الجوابا إذ لايتمّ الجواب إلّا به. لأنّ السائل أخذ كون مامع المتأخّر متأخّراً، و الجواب ليس إلّا منع هذا.

٧٠. الجواب عنه: إنّ الشارح ـ رحمه الله ـ نم يقصد بدفع النقض إتمام الدليل الذي ذكره الإمام، و لهذا قال: « أمّا تعليله المذكور فباطلٌ»، فإنّ الاستدلال الذي ذكره الإمام كان باطلاً عنده. لكن لمّا كان ماذكره الإمام في مقام نقض التعليل الذي ذكره كان إيراداً على الشيخ أيضاً، حيث قال بقيام الصور العلمية بذاته .. تعالى، و ذلك ينافي ما قد تحقّق عنده من امتناع كون الشيء فاعلاً قابلاً بالقياس إلى شيء واحد أراد بالتمسّك باختلاف الجهات و الاعتبارات دفع هذا الاعتراض من الشيخ، فلو أجعرى مثل ذلك في الدليل الذي أورده الإمام من عند نفسه و يلزم اختلاله و بطلانه فلا يضرّ الشارح، بل كان مؤيداً لمّا ادّعاه من بطلان التعليل الذي أورده، هذا.

ثمّ لمّا كان التردّد /DA27 في النقل الّذي ذكره الإمام عن الشيخ ضعيفاً لأنّ ما ذكره الشيخ في ذلك الموضع كان صريحاً فيما فهمه الإمام و نقل عنه، على ما سيظهر، و لهذا أورد هذا الإيراد على الشيخ الشارح هناك، و كان الجواب الّذي ذكره هيهنا غير مرضي عنده و لهذا لم يجب عنه هناك قال: « على أنّ الحقّ في ذلك ما سنذكره أي: في تحقيق علم الواجب: أنّه ليس بارتسام الصور فيه، بل بارتسام جميع الصور في العقول؛ و كانت العقول حاضرة عنده مع تلك الصور».

٧١. على هذا لايرد ما قيل في المشهور في الصور القائمة بمواد الأجسام إنه لايلزم من كون المادة واسطة في صدور الآثار عن تلك الصور أن يكون للوضع التابع للمادة مدخل في ذلك الصدور، و لوسلم أن للوضع مدخلاً فيها فلايلزم أن يكون ذلك وضعاً بين مادتها و بين ما يؤثّر فيها. و كذا لايرد على الصور القائمة بذاتها أي: النفس إن اللازم كون فعلها موقوفاً على الجسم الذي هو آلتها. و لايلزم من مجرّد ذلك أن يكون بمشاركة الوضع أي: وضع ذلك إلجسم.

ثمّ اعلم ! أنّ المراد من كون التأثير عن الصور القائمة و غير القائمة بمشاركة الوضع أنّه بمدخلية وضع لمادّة تلك الصورة القائمة و مادّة جسمٍ يتعلّق به الصورة الغير القائمة أي:

البدن بالقياس إلى ما يؤثّر فيه.

هذا إذا كان التأثير في الجسم المجاور؛ أمّا إذا كان التأثير في الجسم القائم بسادّته الصورة القائمة فالوضع الحاصل لتلك الصورة الذي كان من قبل المادّة القائمة به كافيةً. و أمّا قولهم: « لابدٌ من وضع بين المؤثّر و ما يؤثّر فيه»، فيتناول تلك الصورة أي: صورة كون الصور المؤثّرة حالّةً في المادّة، بل في الجسم؛ غاية الأمر إنّ وضع كلّ واحدة بالقياس إلى الأخرى هو وضع الأخرى بالقياس إلى الأولى، فإنّ كون أحدهما حالاً فيه بتمامه و ساريا فيه وضع له بالقياس إلى الاحلّ فيه. فيه وضع له بالقياس إلى المحالًا فيه. و أمّا قول صاحب المحاكمات: « و لاشكّ أنّ مثل هذه الهيئة لا يعرض لمّا ليس بجسم و أمّا قول صاحب المحاكمات: « و لاشكّ أنّ مثل هذه الهيئة لا يعرض لمّا ليس بجسم و أمّا قول صاحب المحاكمات: « و لاشك أنّ مثل هذه الهيئة كا يعرض لمّا ليس بجسم له المن عن الهيولى و الصورة ليس بجسم»، فمراده أنّ الصورة ما لم يصر جسماً لم يحصل لها تلك الهيئة كما في هذا الفرض إذ حصول الجزء متقدّمٌ على حصول الكلّ. و أمّا تأثير النفس في آلتها و جسمها فيتوقّف أيضاً على قوى قائمة بتلك الآلة، و لهذا قال الشارح: « لكن النفس إنّما جعلت خاصّة بجسم بسبب انفعالها من حيث هي نفسٌ إنّما يكون بذلك الجسم و فيه»... إلى آخره.

و على ما قرّرنا ظهر صدق قول الشارح حيث قال على الإطلاق: « فقد ظهر أنّ الصور إنّما تفعل بمشاركة الوضع».

٧٢. لم يثبت فيما مرّ إلّا أنّ النفس لا يكون معلولاً أوّلاً حتّى يصدر عنه أوّل الأجسام بناءً على أنّ فعله يتوقّف على الجسم، فيلزم الدور. أمّا أنّها بعد أن تقارن بدنها و يتعلّق بها فلا يجوز أن يصدر عنها الجسم فلم يثبت، فلا يصحّ قوله: «فاذن يـثبت أنّ كلّ جسم لا يكون علّته إلّا العقل». ولعلّ مراده: أنّه يثبت أنّ تأثير النفس إنّما يكون بمشاركة وضع بين جسمها و بين ما يؤثّر فيه، فلو صدر عنها جسمٌ و صدور الكلّ مسبوقُ بصدور اجزائه فيلزم صدور الصورة قبل الجسم لم يكن لها وضعُ بينها و بين غيرها أصلاً. لكن لوكان مراده ذلك لينبغي أن يذكر النفس مع الصورة الكارر و DB27/ و الهيولي.

و نقول: إنّ هذا الدليل يدلّ على أنّ علَّة الجسم لا يجوز أنّ تكون الهيولي و لا الصورة و

لاالنفس، و لم يفعل كذلك؛ بل ذكر النفس مع الجسم و الواجب؛ و الأمر فيه هيّنٌ!

٧٣. معنى قول الشارح: « فهي من حيث الوجود تابعةٌ لذلك الوجود»: إنّ فعلية الماهية في نفس الأمر بعد وجودها، و إنْ كان بحسب اعتبار العقل كان الأمر بعكس ذلك.

أمّا الأوّل فلما تقرّر في المشهور إنّ ثبوت شيءٍ لشيءٍ قرعٌ على ثبوت ذلك الشيء في نفسه، و الثبوت هو الوجود، فكون الإنسان إنساناً متفرّعٌ على كونه موجوداً فسي نـفس الأمر؛

و أمّا الثاني: فلانٌ عند اعتبار العقل كان الأمر بالعكس، لأنّ العقل يتصوّر المهيّة معرّاةً عن جميع ما يغايرها، ثمّ يصفها بالصفات من الوجود و غيره؛ و ذلك لأنّ المهيّة من حيث هي ليست إلّا هي. و هذا مذهب بعض من أفاضل المتأخّرين، و كلام الشارح ظاهر الانطباق عليه. و على هذا لايرد ما أورد عليه؛ لأنّ القول بكون الشيء إنساناً متأخّرٌ عن كونه موجوداً بحسب نفس الأمر و لا يقتضي مغايرة الإنسانية للوجود في الخارج العيني، و لو كان المراد بالخارج العيني نقول: قد صرّح الشيخ بتقدّم الطبيعة لابشرط شيء كالنوع مع تصريحه في مواضع باتحادهما خارجاً، و ذلك على أن يكون التقدّم الذاتي راجعاً إلى الأحقية ظاهرٌ، و قد عرفت خارجاً، و ذلك على أن يكون التقدّم الذاتي راجعاً إلى الأحقية ظاهرٌ، و قد عرفت استفادة هذا المعنى من كلام الشيخ في هذا الكتاب إذ يجوز أن يكون وجودٌ واحدٌ وكان أحد الطبيعتين به أحقٌ من الآخر.

و الحاصل: أنّ التغاير بالاعتبار يكفي للتقدّم الذاتي.

٧٤. ليس الإمكان و الوجوب كيفية نسبة الوجود الثابت للمهيّة بالفعل إلى المهيّة حتى يتأخّر عن الوجود أي ثبوته للمهيّة، وكذا الوجوب. و الحاصل: أنْ ليس المراد كون مفهوم الإمكان و الوجوب مع الوجود حتى يقال الهما متأخّران عن الوجود فكيف كانا معه في المرتبة ؟ ابل المراد اتّصاف المهيّة بهما لا وجودهما في العقل بدون كونهما صفةً للمهيّة؛ وكون ذلك متأخّراً عن الاتّصاف بالوجود غير ظاهر.

نعم ؛، يتوجّه انّهما بهذا الاعتبار متقدّمان على الوجود؛ أمّا الإمكان فلما تقرّر فسيما سبق أنّه علَّةٌ للافتقار و الافتقار متقدّمٌ على الإيجاد المتقدّم على الوجود؛ و أمّا الوجوب فلما تحقّق أنّ الشيء ما لم يجب لم يوجد؛ هذا.

و أمّا توجيه جعل التعقّلين في ثالثة المراتب و تارةً في ثانية المراتب فهو أنّ الصفات ينقسم قسمين:

أحدهما: ما يكون تابعاً لنفس المهيّة و لايقتضي ذواتهما تابعيتها للوجود إلّا من جهة أنّ المهيّة فرضت تابعةً للوجود و الامكان. و الوجوب من هذا القبيل، إذ لا توقّف لهما على الوجود؛ بل إنّما توقّفهما على المهيّة الموصوفة بهما؛

و ثانيهما: ما يكون تابعاً للوجود و تابعيتها للمهيّة لوكانت فإنّما هي على تقدير كون الوجود تابعاً للمهيّة و التعقّل، و العلم من هذا القبيل. فعلى تقدير جعل المرتبة الأولى للوجود وقع التعقّل مع نفس المهيّة في المرتبة الثانية و الوجوب و الإمكان التابعان للمهيّة دفن في المرتبة الثالثة. و على تقدير جعل المرتبة الأولى للمهيّة كان الأمر بعكسٍ؛ هذا. فإنْ قلت: التعقّل صفةً زائدةً للمهيّة كانت متأخّرةً عنها بالضرورة؛

قلت: تعقّل الذات عين الذات و ليس صفةً زائدةً على الذات على ما مرّ و سيشير إليه الشارح. و أمّا تعقّل الغير فيمكن أن يقال: تعقّل المبدأ الأوّل بالعلم المحضوري، فيكفي فيه حضور الواجب و وجود العقل، و ذلك لا يتوقّف على ارتسام صورةٍ حتّى تتأخّر عن المهيّة الموصوفة بها.

و الحاصل: أنّ تعقّل العقل المبدأ الأوّل لا يتوقّف على أمرٍ متأخّرٍ عن وجود المبدأ و وجوده، بل لاتوقّف له إلّا عليهما؛ فلايلزم تأخّره عن المرتبة الثانية.

فإنْ قلت: الوجوب و الإمكان كما كان صفةً للمهيّة فكان صفةً للوجود أيضاً على ما صرّح به الشارح، فلابدٌ من تأخّر هما عنه أيضاً؛

قلت: الكلام في الوجوب و الإمكان الّذي من صفة الذات بالقياس إلى الوجود. أو نقول: لعلّ اتّصاف الوجود بهما بالعرض موصوفهما الحقيقي نفس المهيّة.

و بما قرّرنا و حقّقنا يظهر ذلك التميّز بين الصحيح و الفياسد مسمّا ذكره صياحب المحاكمات عند قوله: «و الأنسب»؛ فتأمّل ا /DA28/

٧٥. لا يخفي على أحدٍ أنّ توقّف الشيء على الإضافة والنسبة إمّا باعتبار أنّ الخارج أو

نفس الأمر ظرف نفسه محالٌ باعتبار أنّ الخارج أو نفس الأمر ظرف وجودها. فعلى الثاني لاشكّ في توقّفها على وجود الطرفين ضرورة توقّف وجود النسبة على وجود الطرفين. و على الأوّل كان يتوقّف على وجود المنسوب إليه بالضرورة في ظرف الاتصاف. و أمّا وجود المنسوب فيقضيه أيضاً، لكن لا يلزم أن يكون ظرف الاتّصاف و هذا ممّا صرّح به الشيخ في « إلهيات الشنا» عند بيان « أنّ المخبر عنه لا يكون معدوماً مطلقاً». فيقتضي وجود أمر آخر غير المبدأ الأوّل مع أنّ حال إيجاد الصادر الأوّل لم يتحقّق أمرٌ غير الذات و غيره. و أمّا عدم المانع فالتوقّف عليه باعتبار أنّ الخارج مثلاً ظرف نفسه، وكون الخارج ظرف نفس العدم لا يقتضى كون شيء مّا موجوداً؛ هذا في الاضافة.

و أمّا في السلب فقد ذكر بعض المحقّقين أنْ ليس مرادهم العدم الصرف و النفي المحض لأنّه لا يوجب تكثّراً في ذات الفاعل، بل ما يكون عدم ملكةٍ؛ و حينئذٍ يقتضي وجود المسلوب بالقوّة أي: قوّة وجوده، فيقتضي أمراً موجوداً. و الحاصل أنّه حينئذٍ لم يكن موجوداً غير المبدأ. و ذلك الصادر إمّا في الخارج و هو ظاهرٌ، و إمّا في الذهن، لأنّ علم المبدأ عين الذات و لاتكثر في ذاته لا باعتبار الجزء و لاباعتبار الوصف.

و أمّا الجواب عن النقض بالاعتبارات في العقل، فهو إنّ صفات العقل ليست عين ذاته البتّة، فيمكن أن يكون طرف الاضافة موجوداً في العقل بوجودٍ علمي. و أيضاً يجوز أن يكون طرفا الاضافة موجودين في الخارج على هذا التقدير وكان أحدهما المبدأ الأوّل و الآخر العقل؛ بخلاف ما إذا كان العلّة هي الواجب، إذ لا تكثّر حينئذٍ في الخارج أصلاً.

٧٦. الجواب عنه ظاهرٌ، إذ العلّة البعيدة ليس له مدخليةٌ و تأثيرٌ في المعلول بوجمٍ من الوجوء، و المعتبر في الإبداع نفي مدخلية غير الفاعل في تأثير الفاعل لانفي مدخلية غير الفاعل في إبجاد الفاعل.

أقول: نعم ! يمكن أنّ يقال: قد مرّ أنّ إيجاد العقل الأوّل العقل الثاني بواسطة الوجوب بالغير و تعقّله لذات المبدأ الأوّل، فلم يكن التأثير غير متوقّفٍ على غير الفاعل، و هـو المعتبر في الإبداع على مقتضى تفسيره. اللهم إلّا أن يخص الغير بالموجود الخارجي؛ فتأمّل !

[٥١ / ٢٥٦-٢/ ٣] قال الشارح: فيجب أن يكون لمقتضى تلك الطبيعة تأثيرٌ في وجود المادّة.

أراد «بمقتضى تلك الطبيعة» : الحركة المستديرة على ما أشار إليه بقوله: « يشترك في الطبيعة المقتضية للحركة المستديرة». و فيه اشارة إلى أنَّ معاونة السماويات في وجود المادّة العنصرية من جهة حركاتها، و صرّح به الشارح في قوله: «يفيض عنه بمعاولة الحركات السماويات مادّة». و إنّما كان كذلك لأنّ نفس طبيعة المخامسة أمرٌ ثابتٌ غير متجدّد الاحوال، فلا يكون كافية في استناد أمرٍ غير ثابتٍ متجدّد الأحوال إلى أمرٍ ثابتٍ غير متجدّد كالعقل.

ثمّ لمّا كان علوم العقل علوماً فعليةً و سبباً لوجود معلوماتها في الخارج عنايته لها، كان ارتسام صور العالم الأسفل في العقل على سبيل التفصيل؛ كما أنّ ارتسام عين تلك الصور في المادّة على أن تكون المادّة منفعلةً عنها. /DB28/

[ ٢ / ٢ - ٢٥٨ / ٣] قال الشارح: فلايجب أن يختص به مادة دون مادة إلا لأمر آخر يرجع إليها... هذا الكلام يقتضي أن يكون حصول الاستعدادات المختلفة للمادة سبباً للاختلاف في تأثير المؤثّر فيها؛ و ماذكره سابقاً عليه يقتضي عكسه فيدور و ذلك حيث قال: « إذا خصّص المادة تأثير من التأثيرات السماوية بلاواسطة جسم أو بواسطة منه فجعلها على استعداد خاص بعد العام».

و الجواب: إنّ قبل كلّ تأثيرٍ جديدٍ استعدادٌ و قبل كلّ استعدادٍ حادثٍ تأثيرٌ جديدٌ... و هكذا؛ و هو يلتزمون مثل هذا التسلسل ليصحّ صدور الحادث عن القديم على ما مـرّ مراراً.

[٥٢ / ٢ - ٢٥٨ / ٣] قال الشارح: فصار من حقّها أن يغيض الصورة الهوائية عليها.

الفرق بين « الاستعداد» و «الاستحقاق»: إنّ « الاستعداد» لا يجامع الفعل بناءً على أنّ القرب و البعد لا يجامع الوصول، و هو الفعل؛ بخلاف « الاستحقاق»، فإنّه يجامع الفعل و

يبقى معه.

و أيضاً: «الاستعداد» جعلوه من أقسام الكيف و قالوا بوجوده في الخارج، بـخلاف الاستحقاق؛ فتأمّل!

[ ۲ / ۲ - ۲ - ۲ / ۳ ] قال الشارح: ثمّ قال: إِنّ ذلك ليس بسديدٍ عند التفتيش، لأنّـه يـقتضي أن يكون....

فيه نظرٌ ا

أمّا أوّلاً: فلانّ ذلك منقوض بما مرّ حيث قال الشارح: « فإذن العقل المذكور هو الذي يفيض عنه بمعونة الحركات السماوية مادّة فيها رسم صور العالم الأسفل»، فان ذلك صريح في مدخلية الحركة السماوية في وجود المادّة، فلابدّ من زمانٍ لم يكن السادّة موجودة لتقدّم الحركة عليها، فيلزم حدوث المادّة. وكذا ينتقض بما مرّ من الشارح من أنّ إسخان الشمس و غيرها صار سبباً لفيضان الصورة النارية على المادّة العنصرية، ثمّ يحصل منها المركّبات. و ذلك لأنّ بعض المركّبات كالاتواع المتوالدة الّتي لايتحقّق فرد منها لا من بني نوعه قديم، و قد صرّحوا بذلك مع أنّ إسخان الشمس كان متقدّماً عليها بالزمان، إذ إسخان الشمس إنّما كان بالتدريج لأنّه حركة للجسم العنصري من باب بالزمان، إذ إسخان الشمس أنّما كان بالتدريج لأنّه حركة للجسم العنصري من باب الكيفية على ما صرّحوا به و هو متقدّم على المركّبات، لأنّ المزاج إنّما يحصل بالحركة الكيفية على ما صرّحوا به و هو متقدّم على المركّب، فيتقدّم على الأنواع المتوالدة. و أمّا الكيفية على ما صرّحوا به و هو متقدّم على المركّب، فيتقدّم على الأنواع المتوالدة. و أمّا الكيفية على ما صرّحوا به و هو متقدّم على المركّب، فيتقدّم على الأنواع المتوالدة. و أمّا الكيفية على ما صرّوا به و هو متقدّم على المركّب، فيتقدّم على الأنواع المتوالدة. و أمّا عن جميع الصور.

و المحاصل: أنّ المادّة في كلّ زمانٍ متصوّرة بصورةٍ مسبوقةٍ بحركةٍ مخصوصةٍ، و قبل تلك الحركة المخصوصة و الصورة المعيّنة صورة أخرى و حركة كانت سبباً لنقصان تلك الصورة، و هكذا وكذا في الامثلة؛ فتأمّل ا

[٣٥ / ٣ ـ ٢٦٢ / ٣] قال الشارح: لافرق عندهم بين المبدأ الأوّل و بين العقول المجردة في نفى

القعل....

نفي الفعل عنهما بتوسّط الآلة كالبدن بالقياس إلى النفس ظاهرٌ عنهما، و أمّا نفي تأثيرهما في الماذّة بإفاضة الصورة عليها فلادليل عليه. و نفي توقّف فعل العقل على المادّة على ما ذكروا في الفرق بين النفس و العقل بهذا المعنى أي: بمعنى أنّ فعل العقل لا يتوقّف على الآلة، لا أنّ فعله لايكون موقوفاً على المادّة أصلاً. كيف و فيضان جميع الصور على المواد بل فيضان أكثر الأعراض على الموضوعات إنّما هو من العقل عندهم !؟ و لهذا سمّوه « بواهب الصور». و من المعلوم أنّ العقل في هذا التأثير كما كان علّةً فاعليةً كانت المادّة علّةً قابليةً و قد مرّ ذلك في هذا المبحث بعينه.

و بما قرّرنا ظهر أنّ ما ذكره الإمام في الجواب: من أنّ فعله \_تعالى \_ليس بالمادّة محلّ نظر !

نعم !كونه ليس بالآلة مسلّم.

و الحاصل: أنّه فرق بين كون المادّة آلةً للفعل و واسطةً /DA28/ في وصول تأثير الفاعل إلى منفعله، و بين كونها علّةً قابليةً محلاً للتأثير. و المنفي عن الواجب و العقل هو الأوّل، و المثبت في السؤال هو الثاني، فلامنافاة.

٧٧. قد مرّ ما يدفع ذلك، فلانعيده.

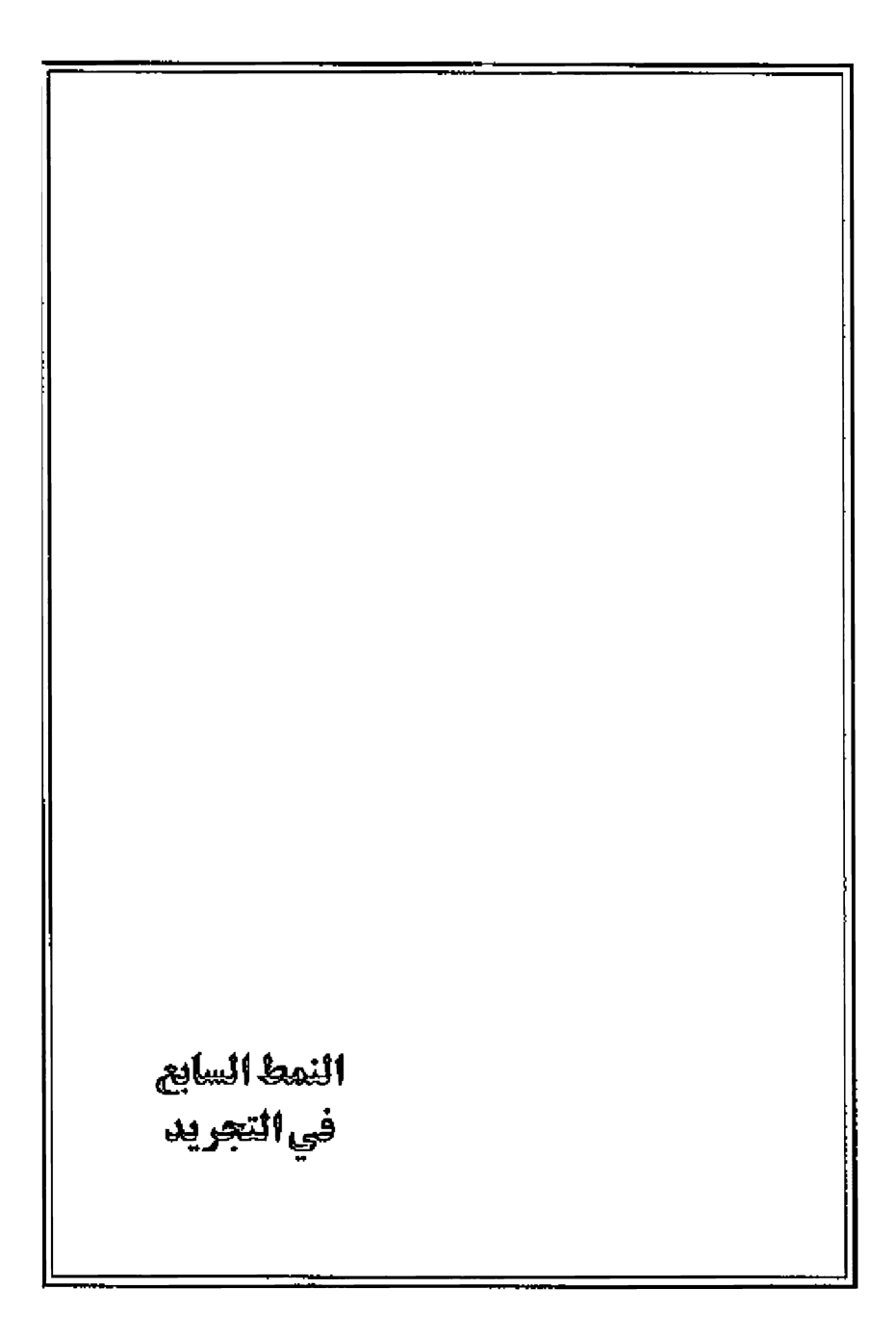
و محصّله: أنّ النفس قد يفعل لا بسبب الآلة و جعلوا كثيراً من المعجزات و الكرامات من هذا القبيل. و أيضاً يظهر تأثير التفوس المجرّدة عن الأبدان كما يشاهده أهل الزيارات للمقابر و ذوات النفوس القدسية، و معلوم أنّ ذلك ليس باستعانة الآلة و البدن، بل النفس أكثر أفعالها بالآلة بخلاف العقل. و أيضاً ذكر الشيخ في المقالة الثانية من إلهيات الثفا في التقسيم إلى العقل و النفس كلاماً بهذه العبارة: « و إنْ كان مفارقاً ليس جزء جسم، فإمّا أن يكون له علاقة تصرّف منا في الأجسام بالتحريك و يستى نفساً، أو يكون مسترّئاً عن الموادّ من كلّ جهة و يسمّى عقلاً. انتهى.

و لا يخفى أنَّ هذا الكلام يدلَّ على أنَّ العقل لا يتوقِّف ذاته و لافعله على المادَّة أصلاً، بل الجواب الحقّ ما تحقّقه من الفرق بين كون المادَّة آلةً و بين كونها قابلةً. أقول: وكذا يرد على قوله: « وأمّا المبدأ الأوّل فلاوسط بينه و بين أوّل معلولاته و إلّا لم يكن أوّل»: أنّ ليس كلام الإمام في الصادر الأوّل، بل قال: إنّ ما تنسبونها أنتم إلى العقل لم يكن منسوبة إلى الواجب \_ تعالى \_ بسبب اختلاف القوابل و استعداداتها، فما ذكر، ذهولٌ عن مقصود الإمام.

أقول: بل الجواب عنه ما قد حقّقه الشارح من أن ليس مرادهم إنّ العقل هو الفاعل الحقيقي، بل الفاعل بالحقيقة هو الله ـ تعالى ـ، و ماسواه من قبيل الشروط. إلّا أنْ يقال: مقصود السائل أنْ لاحاجة إلى وساطة العقل أصلاً، بل يكفي الواجب مع تلك القوابل المختلفة الاستعدادات في وجود الصور و القوى؛ فتأمّل ا

٧٨. يمكن أن يقال: اختلاف نفس القابل لا يقتضي اختلاف المقبولات الصادرة من ذلك الواحد ما لم يكن تلك القوابل سبباً لاختلاف حيثيات متكثّرة في الفاعل، فإنّ الفاعل من حيث مقارنته للقابل المعيّن الاخر؛ هذا. و أنت خبيرٌ بأنّ ذلك نظير تغاير الحيثيات الاعتبارية، بل هذه الحيثيات غير ممتنع على الله ـ تعالى ...

و أمّا اعتراضه الآخر، فجوابه: إنّ الشيخ لم يحكم حكم الجزم بأنّ صدور الصور عن العقل الأخير، بل ذكر ذلك على سبيل الأولى و الأخلق. و قد مرّ نظيره مراراً. و اللّه أعلماً.



#### النمط السابع

[٥٦/٢-٢/٦٣] كالصور أ المعدنية.

أوّل مراتب العود؟: الأجسام البسيطة الفلكية و العنصرية، لأنّها مركّبةٌ من الهيولي و الصورة"، فهما متقدّمتان عليها؛

ثمّ: مرتبة المركّبات، فإنّ العناصر إذا تركّبت يحصل لها مزاجّ؛ فأوّلها: المعدن ذوصورةٍ تحفظ مزاجه،

ثمّ: مركّبٌ آخر ذو مزاج و صورةٍ تحفظ المزاج و يتحرّك <sup>4</sup> في جميع الجهات أي: النموّ و هو النبات؛

ثمّ مركّبٌ آخر ذو مزاج و صورةٍ و " تتحرّك في الجهات بالإرادة و الإحساس "، و هو الحيوان؛

ثمّ: مركّبٌ آخر يحصل له مع جميع ذلك إدراك الكلّيات، و هو الإنسان. و له مراتبُ إلى العقل المستفاد، فالنفس الإنسانية في آخر المراتب لّـتصير عمقلاً، لكن لافعالاً للكمالات بل عقلاً منفعلاً بحسب قبول الكمالات من العقل الفعّال، و لهذا سمّى عقلاً

٣. ج؛ س: الصورة و الهيولي.

٦. م: عود.

غ. قابخ : يحرّك.

٦. م : بالإحساس،

٥.م: -و.

٧. ڄ،س: تصير.

٠. م : الصور.

مستفاداً. و ظاهرً أنّ الشرف في مراتب البدو و مراتب العود على التكافؤ أي : الأشرف في مراتب البدء يتناقص مراتب البدو بإزاء الأخسّ في مراتب العود [ ١ ]. ثمّ إنّ الشرف في مراتب البدء يتناقص إلي الهيولى كما أنّ الخسّة في مراتب العود تتناقض إلي العقل المستفاد. و عُلم من هذا الكلام أنّ هذه المراتب إنّما اعتبرت بحسب الشرف و الكمال لابحسب الوجود، فلا تظنّ أنّ المعدن أقدم وجوداً من الإنسان، بل إنّما قدم في مراتب العود الأنّه أقلّ شرفاً منه.

[٥٦/٢-٤ ٢/٢٦] قوله: و لمّا كانت النَّفْس النَّاطقة.

يريد أن يستدل على بقاء النفس بعد الموت.

و تقريره: أنّه قد ثبت أنّ النفس الناطقة " الّتي هي محلّ " الصور العقلية غير حالّةٍ في الجسم و لا تعلّق لها بالبدن في ذاتها و جوهرها: بل تعلّقها به ليكون هو آلةً لها في اكتساب الكمالات. فإذا فسد البدن فقد " فسد مالا حاجة للنفس إليه في وجودها، مع أنّ العلّة المؤثّرة في وجود النفس باقيةً، فيجب بقاؤها بعد فساد البدن.

و فيه نظرًا لأنّ الجوهر العقلي إنْ كان علّةً تامّةً لها لزم قدمها لقدمه، و إنْ كان علّةً فاعليةً و توقّف وجودها على حدوث البدن فلِمّ لم يتوقّف مبقاؤها على بقائد؟ كالنفس، و إنْ كان مجرّدةً إلّا أنّها متعلّقةً بالبدن لجاز أن يكون تعلّقها شرطاً لبـقائها، فـإذا انــتفى انعدمت ٩.

ر الحاصل أنّ البدن ماكان موجوداً، وكذا النفس ماكانت موجودةً، ثمّ وجد البدن و النفس، ثمّ ينعدم البدن. فلا يخلو إمّا أن يكون للبدن دخلٌ في وجود النفس، أو لا. فإنْ لم يكن له دخلٌ الله في وجود النفس، أو لا. فإنْ كان له دخلٌ الله دخلٌ الله وجودها الله أصلاً الله الله على وجودها فليم الله على البدن؟ و إنْ كان له دخلٌ في بقائها حتّى إذا انعدم انعدمت؟!

| ١. س: المدد،   | ٢. س : ـ يريد الناطقة، | ۳. م : محال.           |
|----------------|------------------------|------------------------|
| ٤. ڃ : فلا.    | ٥. م،ق : ؞ فقل،        | ٦. م :کانت.            |
| ۷. م : کانت.   | ٨ م : بتوقّف،          | ۾ ۾: انتفت, ج : تعدمت, |
| ١٠. م،ق: مدخل، | ١١، ج : وجود النفس.    | ١٢. م : . أصلاً.       |
| ۱۲. م : مدخل.  | ١٤. س ; ـ لم.          |                        |

و اعلم! أنّ ما ذكرنا من تقرير الاستدلال هيهنا هو ما ذكره الإمام. و زاد الشارح في الاستدلال تجرّد النفس عن المادّة في كمالاتها الذاتية أي: الكمالات العارضة لذاتها كالصور المعقولة و ذلك مع كونه غير منطبق على المتن مستدرك في الاستدلال [٢]، فإنّ المطلوب ليس إلّا بقاؤها بعد الموت؛ و تجرّدها في ذاتها كافي في ذلك. و كذلك قوله: «أشار بقوله: الّتي هي موضوع من المصور المعقولة إلي كمالاتها الذاتية الباقية معها»، فإنّ الحكم المذكور اليس إلّا عدم انطباعها في الجسم، فذكر ذلك الوصف ليس إلّا إيماء إلي سبب هذا الحكم. و كذا قوله : «على وجه لايلزم احتياجها في وجودها و كمالاتها المذكورة إلي الجسم»، فإنّ عدم الاحتياج في الكمالات إليه غير مفهوم من كونها ذات آلة في الجسم، و هو ظاهرً.

### [٥/٢٦٦-٢/٥٦] قوله: ليس بمناقضٍ لإسناد حفظ/A43/المزاج.

ذكر في النمط الثالث أنّ النفس حافظة للمزاج و المزاج كيفيةٌ متشابهةٌ في الجسم، فحفظ المزاج إنّما يتمّ بسبب الجسم، فيكون الجسم أيضاً حافظاً و لكن بالعرض، و أيضاً فساد المزاج إنّما يعرض من جهة اختلال حال الجسم، فاستقامة حال الجسم حفظ سًا للمزاج، و هذا هو الّذي ذكره الشارح.

#### [۲/۲٦٦-۲/۵۷] قوله: تبصرة.

التبصرة جعل الأعمى عبراً، كما أنّ التنبيد جعل النائم يقظاناً. و إنّما عبّر عن هذا الفصل بالتبصرة من الأبحاث في آلت نبيهات، الفصل بالتبصرة أبي أنّ البحث المورد فيد أوضح من الأبحاث في آلت نبيهات، لأنّ ما ينسب الغافل عنه أبي العمى يكون أوضح لامحالة ممّا يُنسب الغافل عنه إلي النوم. و إنّما كان هذا البحث أوضح من البحث التنبيهي لأنّه بيان حال ذاته و هو بيان حال غيره، و لاشبهة أنّ حال ذاته <sup>9</sup> أقرب و أوضح بالنسبة إليه من حال غيره.

١. م : -اللَّا.
 ٢. م : الأحكام المذكورة.
 ٣. س : ذلك.

٤. مُ: الشيء. ٥. مُ: + و. ٢. م: + حال.

٧ يج اس : قَإِنَّ. ٨ م : منه. ٩. م : منه. ١٠ م : مو بيان ... ذانه. + ذلك.

قال الإمام: لمّا بيّن ابقاء النفس بعد الموت شرع في بيان بقاء تعقّلها لمعقولاتها"، لأنّ القابل للصور المعقولة جوهر النفس و الفاعل لها هو الجوهر العقلية، و هما موجودان بعد فساد البدن. و متى كان الفاعل و القابل موجودين كما كانا من غير تغيّر أصلاً وجب حصول الأثر، فوجب بقاء تلك العاقلة بعد الموت.

لكن هيهنا سؤالٌ: و هو أن يُقال: هب! أنّ القابل هو النفس و الفاعل هو العقل، لكن لِمَ لا يجوز أن يكون تعلّق النفس بالبدن شرطاً لقبول تلك الصور عن العقل؟

فلدفع هذا السؤال ذكر الشيخ أدلّة على أنّ النفس في تعقّلها غير محتاجةٍ إلى شيءٍ من الآلات البدنية <sup>1</sup>.

و قال الشارح: قد سلف في الفصل المتقدّم أن النفس باقيةً بعد خراب البدن [٣]، فالآن كرّر ذلك وزاد عليه أنّ كمالاتها الذاتية باقيةً أيضاً، فإنّ فقدان الآلات بعد حصول ملكة الائصال بالعقل الفعال لا يضرّها في بقائها، و لا في بقاء كمالاتها الذاتية. أمّا الأوّل فلبقاء علّتها و وجوب بقاء المعلول ببقاء العلّة، و أمّا الثاني فلوجود الفاعل و القابل.

فكأنّ سائلاً يقول: هب! أنّ الفاعل و القابل موجوداًن، لكن لِمَ لايجوز أنْ كــانت<sup>٧</sup> الآلات المفقودة آلات لها؟ و حينتذ يلزم من فقد الآلات انعدام الكمالات.

أجاب: بأنها ليست آلات لها، بل لغيرها كما علمت في النمط الثالث أنها تعقّل بذاتها، ثمّ زاد في الإيضاح بإيراد أربع حجج.

و أقول: بناء ^ عدم مضرّة فقدان ألآلات على استفادة ملكة الاتصال بالعقل الفـعّال، يدلّ على أنّ المطلوب ليس إلّا بقاء التعقّلات ببقاء الفاعل و القابل، فإنّ بقاء النفس ليس منوطاً بملكة الاتّصال أ، و انّما المنوط به بقاء التعقّلات. فالفصل الأوّل في بقاء النفس، و الثاني ليس إلّا في بقاء عاقلتها كما ذكره الإمام.

و أمّا خلط الشارح في كلّ من الفصلين أحدهما بالآخر فغير صوابٍ! و فائدة هذا ١٠ الاستشهاد جودة الفاعلية إمّا بحسب التمرّن، أو بحسب التجربة، أو

| + بعادور | ۲. س :     |  |
|----------|------------|--|
|          | · [_ · · · |  |

۲. م : دیفاه

۷. ق: +مكۇن.

١. م : ثبيّن.

٦. ج : رکان.

ە. م.ن : ئلك.

ع. س: المعدنية.

٩. م: + بالمقل الفقال.

۸ م: +علی،

ووريع: هذه.

بحسب القوّة.

أمّا التمرّن فكما إذا أحسّ بشيء مراتب متكثّرة حصلت اللحسّ هيئة تسرينية يدرك بسببها ذلك الجزئي و معانيه سريعاً؛

و أمّا التجربة فكما إذا كان لشيءٍ واحدٍ جزئيات مـتعدّدة و حــصل للـحسّ بــتلك الجزئيات شعورٌ و تكرار حسِّءُ، فكلّ جزئي هنا عرض عليه كان أجود احساساً به؛

و أمّا بحسب القرّة فظاهرً، لأنّ القرّة كلّماً تكون أقوى يكون فعلها أجود. فمراد الشيخ بالكلال هيهنا الاختلال في قرّة التعقّل عند اختلال البدن، لاالاختلال في الهيئات التعقّلية التمرينية و التجربية و انْ آلم يختل في سنّ الانحطاط. و الاستشهاد بيقوى الحسّ و الحركة يدلّ على ذلك، فإنّ قرّة الحاسّة ميختل في سنّ الانحطاط حيث لا يكون الشيخ أحد بصراً و سمعاً؛ و لااختلال للهيئات الحسّية بالتمرّن و التجربة. فمعنى الكلام أنّ تعقّل النفس لوكان بالآلة لضعفت قدرة النفس على التعقّل عند ضعف الآلة كما تضعف قرّة الإحساس في سنّ الانحطاط حيث يضعف بصره و سمعه لضعف البنية. و ليس المراد أنّ تعقّلها لوكان بالآلة لم يبق تجاربها و تمرّنها، فإنّ الإحساس بالآلة و التجارب و التمرّنات الحسّية الماقية.

[٨٥/٢ـ٣/٢٦] قوله: اشتغل بنفي وهمٍ يُمكن أن يعرصَ هيهنا.

و هو أنّ الإنسان في الآخر سنّ الشيخوخة قد يصير خرفاً و ينقص ١١ عــقله، فــقد اختلّت قوّة التعقّل لاختلال الآلة، فيكون التعقّل بالآلة.

و الجواب: أنّا قلنا: لوكان التعقّل بالآلة لاختلّ باختلال الآلة و استثنينا ١٦ نقيض التالي و هو منتجّ لنقيض المقدّم، و أنتم استثنيتم /3B43/عين التالي، و هو لاينتج أصلاً. ثمّ إنّ الإنسان في آخر العمر ربمًا يمنع عن تعقله اشتغاله بتدبير البدن و استغراقه فيه،

| ٣. م :مدرك.       | ۲. م ؛ حصل،           | ١. م : اث          |
|-------------------|-----------------------|--------------------|
| ٦. م : فإلّه.     | ه. م : الإخلال.       | 2. سيج : احساس.    |
| ٩. ق : ـ الشيخ،   | ٨. م: القوّة الحساسة. | ٧. م : قالاستشهاد. |
| ١٢. م : فاستثناء. | ۱۱. م، ج : فينقص.     | ١٠. س : ـ الحسّية. |

و ذلك لا يدلّ على أن لا تعقّل له في نفسه. أمّا إذا وجد له تعقّلٌ مع كلالٍ في الآلة، دلّ ذلك على أنّ له تعقّلاً في نفسه <sup>١</sup>.

و اعلما أنّ الوهم لاشك أنّه معارضة في الدليل المذكور، و لعلّ الشيخ قرّرها بأنّ تعقّل النفس لو كان بالآلة لاختلّ قوّة التعقّل باختلال البدن، لكن قوّة التعقّل يختلّ في آخر العمر فيكون التعقّل بالآلة. و حينئذ يتوجّه أن يجاب بأنّ استثناء عين التالي لاينتج؛ لكن قوله: «و ليس إذا كان يعرض لها مع كلال الآلة كلال يجب أن لايكون له فعل بنفسها» [٤] يدلّ على أنّ تقرير الوهم أن يقال: لو عرض لقوّة التعقّل اختلال مع اختلال الآلة وجب أن يكون التعقّل بالآلة، لكن الملزوم حقّ كما في آخر سنّ الانحطاط، فاللازم مثله، وحينئذ لا يتوجّه حلّه المذكور؛ بل وجهه منع الملازمة بناءً على أنّ اختلال فعل في صورة لا يدلّ على أنْ لافعل له في نفسه.

و تقرير كلام الشارح هيهنا أن يُقال: حاصل كلامكم أنَّ التعقّل ليس بـــالآلة، لاَنّــه لا يختلّ باختلال الآلة. فنحن نعارضه و نقول: التعقّل بالآلة لاَنّه يختلّ باختلال الآلة <sup>لا</sup>.

و من البيّن أنّه لايمكن جوابها لعدم انتاج <sup>٥</sup> استثناء عين التالى. فهو شرح لايـطابق المتن!

[٨٥/٧-•٢/٧٧] قوله: قال الفاضل الشارح.

اعتراضه: أنّا لانسلّم أنّه لوكان تعقّل النفس بالآلة نزم آمن كلال الآلة كلال في التعقّل، و إنّما يلزم إنْ لو لم يكن ما هو المعتبر في كمال التعقّل من الاعتدال باقياً إلى سنّ الانحطاط. و هو ممنوع، لجواز أن يكون المعتبر في بقاء التعقّل حدّاً معيّناً آمن اعتدال الالة، و ذلك الحدّ يكون باقياً في سنّ الانحطاط، و النقص إنما يرد على الزائد على ذلك القدر، ثمّ إذا وقع الاختلال في ذلك القدر في آخر سنّ الانحطاط اختل التعقّل، و هذا كانقوّة الحيوانية عنى: قوّة الحيّل و الحركة في الأعضاء، فإنّها باقية من أوّل العمر إلى

۲. س ; له.

٧, س ; الأَلَة.

٥. م : - انتاج . ٢. م : لزمه .

ا، م: ـ أمّا ... إذا نفسه . عند المائة

<sup>£</sup> س : بختلُ بالأَلة،

٧. م :حدّ معيّن.

آخره. و المعتبر في بقائها من حدود الاعتدال باق و الزيادة و النقص إنّما يرد على الزائد. و لورود النقص على ذلك الحدّ المعتبر ' لاتبقى القوّة الحيوانية.

فإنّ قيل: بقاء الحدّ المعتبر من الاعتدال لا يوجب إلّا بقاء القوّة العقلية على حالها. لكنّا نرى انّها يزداد كمالها و قوّتها في زمان الكهولة. فمن أين حصل ذلك الكمال حال اختلال البدن ؟! فإنّ القوّة العاقلة وإنْ بقيت على حالها لكن لما اجتمع في ذلك الزمان علومٌ كثيرةٌ فلهذا صارت في هذه الحالة ٢ أكمل.

و إلى هذا السؤال و الجواب أشار الشارح بقوله: «ثمّ إنّه حمل الازدياد في الكهولة ٣»... إلى آخره. و محصّل هذا الاعتراض نقضان: تقصيلي و إجمالي؛

أمّا التفصيلي فهو: منع اللازمة:

أمَّا الإجمالي فهو أن يقال: القوَّة الجسمانية " الحيوانية بدنيةً، فلو نزم من كون القوَّة ا العقلية بدنيةً اختلالها باختلال البدن لزم أيضاً من اختلال البدن اختلال القوّة العقلية ، و ليس كذلك؛ لبقائها إلى آخر العمر.

و تقرير جواب الشارح موقوفٌ على مقدمةٍ، و هي: إنَّك ٦ قد سمعت أنَّ كمال النوع ما يحصل له بالفعل. ثمّ لايخلو إمّا أن لايتمّ ذلك النوع إلّا به، أو لايكون كذلك. و الأوّل هو الكمال الأوّل كالقوى، وما تترتّب من الكمالات على الكمال الأوّل هي الكمالات الثانية.

إذا تقرّر هذا $^{
m Y}$  فنقول: القوّة الحيوانية تطلق تارة $^{
m A}$  على الكمال الأوّل، و هو القوّة الّتي بها ٩ تستعدُ الأعضاء للحسّ و الحركة، و تارةٌ على الكمال الثاني، أي: استعداد الحسّ و الحركة و حركة النبض و النفس إلى غير ذلك منّا يستند إلى القوّة الحيوانية. و الصحّة أعنى: اعتدال المزاج لها عَرْضٌ يتحدّد بطرفي افراطٍ و تفريطٍ. و مزاج البدن يسمكن أن يكون على حدود ذلك الاعتدال، و بواسطة ذلك يزيد الاعتدال و ينقص أي: يكون على حدٌّ هو ١٠ أقرب إلى الاعتدال الحقيقيّ من غيره، أو أبعد. و لاشكّ أنّ الكمالات الثانية

> ۲. م : الحال. ١. م: المعيّن.

ه. م،ج : الحيرانية.

٤. ج:س: دالجسمانية. ٨ م: ـ تاردُ.

۱۰. ماس تدهور

٧. س : ذلك.

٣. م: الكهول.

٦. م : آنت.

٨. م : - بها.

يزداد و ينقص بحسب ازدياد الاعتدال و تنقيصه، بخلاف الكمال الأوّل ف إنّه ثابتٌ لا يتغيّر، فلا جرم يكون شرطه من حدود الاعتدال ثابتاً فإنّ تغيّر الشرط يوجب تنغيّر المشروط، فلا يعتبر فيه إلّا الحدّ الواحد من الصحّة النتي لا يسقبل الزيادة /3A44 و النقصان.

و أمّا الكمالات الثانية فلمّا كانت تختلف "بالزيادة و النقصان فشرطها لا يحون أن يكون حدّاً واحداً من الاعتدال، و إلّا لما اختلفت عبالزيادة و النقصان؛ بل يكون شرطها الصحّة القابلة للزيادة و النقصان. فالقوّة الحيوانية الّتي نقض بها "الإمام إن كان المراد بها المعنى الأوّل فليس النقض وارداً لأنّ الكلام في الكمالات الثانية، و إنْ كان المراد المعنى الثاني فلا ورود "أيضاً لأنّ الكمالات الثانية تختلف باختلاف أحوال الالات، كما أنّ الكات المحدد في الحمالات النقصان كان المراد المعنى ألات الحواس إذا كانت في النقصان كان إدراكاتها كما ينبغي، و إنْ كانت في النقصان كان إدراكاتها كذلك. هذا هو الجواب عن النقض الإجمالي.

و أمّا عن النقض التفصيلي فأشار إليه بقوله: «و ظاهرٌ أنّها لو كانت مقتضيةً...»، أي: التعقّلات كمالات ثانية و قد سبق أنّ الكمالات الثانية البدنية تختلف باختلاف أحسوال البدن، فلو كانت التعقّلات بالآلة البدنية فكلّما كانت الآلة أعدل و أصحّ كانت التعقّلات أكثر و أقوم ١٠ و يتناقض بحسب تناقص الاعتدال، و ليس كذلك.

و لمّا كان هذا الجواب مبنيّاً على مقدّمةٍ مذكورةٍ في جواب النقض الإجمالي فلهذا أخّره ١١ عند، و إلّاكان الترتيب يقتضى تقديمه.

و أمّا سؤال زيادة التعقّل في زمان الكهولة فظاهر الورود، لأنّه لمّا اعتبر في العقل حدّاً واحداً لا يتغيّر فوجب أن لا يتغيّر التعقّل إلى الزيادة، كما وجب أن لا يتغيّر إلى النقصان. و أمّا حمله على اجتماع العلوم فغير واقع، لأنّ الكلام في زيادة قوّة آلا التعمّل لا في زيادة التمرّنية آلاكما مرّ. هذا غاية توجيه الكلام هيهنا.

|                                 |                   | ' <u></u>       |
|---------------------------------|-------------------|-----------------|
| ۰.<br>۱. ج : اشتداد س : استمداد | ۲. ف،ج : الَّذِي، | ٣. س : مختلفة.  |
| ع. م : اختلف.                   | ه.م: -بها.        | ٦. ج : برد.     |
| ٧. مُاس بُد أحرال.              | ٨ ق : قطاهر.      | ٩. م : بالالات. |
| ۱۰، م : أقوى.                   | ١١. س : أغر.      | ۸۲. م : ــ فؤة. |
| ١٣. م : ـ اللنمرنية.            |                   |                 |

و فيه نظرٌ ؟ أمّا أوّلاً فلأنّ قوله: «و الأوّل لا يحمل الزيادة و النقصان» ليس بشيء الأنّ القوّة الحيوانية عرضٌ قائمٌ بالروح الحيواني [ ٥ ]، و هو دائماً في التحلّل و التزايد، فيكون القوّة الحيوانية كذلك بالضرورة.

و أمّا ثانياً: فلأنّ النقض باقٍ، لأنّه ' غاية ما في جوابه أنّ الكلام في الكمالات الثانية لا في الكمالات الثانية و هذا لايدفع النقض، فإنّ للامام أن يقول: ما ذكرتم في الكمال الأوّل فهو قائمٌ في الكمال الثاني، فإنّه لمّا جاز أن يكون المعتبر في الكمال الأوّل حدّاً واحداً فلِمّ لا يجوز هذا الاعتبار في الكمال الثاني؟ [٦].

### [٢/٢٧٣-٢/٥٩] قوله: لا على ما يُستعمل في الخطابة.

لمّا كان الإقناعي قد يُطلق على الخطابة ذكر أنّ المراد من كون " هذه الحجّة إقناعيةً لِس ذلك، لأنّ الخطابة لاتستعمل في الحكمة "؛ بل المراد منه حجّة مركّبة من مقدّمات لا يُحكم بها إلّا المسترشد الذي يلاحظ تصوّراتها بعين التحقيق و الإنصاف، و أمّا المجادل فريّما يمكنه المنع. و الحجّة الإقناعية بهذا الاصطلاح لاتتركّب إلّا من اليقينيات، و يفيد اليقين.

# [٣/٢٧٣.٢/٥٩] قوله: و أمَّا القياس فلأنَّ تلك الأفاعيل.

اعلم! أنّ المراد بالفعل في هذه الفصول للسلام هو التأثير، بل هو أعمُّ منه، فكأنّه هو معناه اللغوي، فإنّه قد أطلق الفعل على الإدراك و هو انفعالُ لافعل.

و تقرير الكلام هيهنا<sup>٦</sup>: أنّ أفعال القوى البدنية لاتخلو عن<sup>٧</sup> انفعال:

أمّا القوى المدركة فلأنِّ^ فعلها الإحساس، و هو التأثّر من المحسوسات؛

و أمّا القوى المحرّكة فلأنّ تحريكها للغير لايتمّ إلّا بتحرّك الأعضاء و التحرّك انفعالٌ. و الانفعال لايكون إلّا عن قاهرٍ يقهر طبيعة ٩ المنفعل، فهو منه.

| ٣. ق: الحكم،   | ٧. م : + أَنَّ. | ١. س : لأذَّ.     |
|----------------|-----------------|-------------------|
| ٦. ق : متا.    | ه.م: حذل        | ع. س : هذا القصل. |
| ۹. ق،س : طبعه, | ٨ م : فإنَّ،    | ٧. م : من.        |

و أمّا قوله: «والفعل او إن اكان مقتضى الطبيعة» فهو جوابٌ عن سؤالٍ مقدّرٍ، و هو أن يقال: كيف يكون الانفعال هيهنا عن قاهر يقهر المنفعل و الانفعال إنّما هو من القسوى و القوى الحالّة في الجسم لاتكون قاهرة له ضرورة أنّ الحالّ في الشيء لاينافيه؟!

أجاب: بأنَّ تلك الأفاعيل و إن كانت مقتضى القوى لكنَّها ليست مقتضى طبائع ألمناصر التي تلتئم منها الموضوعات كالعين و الأنف و الأذن و الجلد، فإنّ العناصر مقسورة على الاجتماع، فتكون منافية لاجتماعها. و لما نافت اجتماعها نافت وجود القوّة الذي هو موقوف على الاجتماع فضلاً عن فعلها، فيكون بين القوى و طبائع العناصر تنازع دائماً، فيكون موجباً للوهن في الموضوعات و القوى أيضاً لا و للضعف العارض للقوى لا يدرك الرائحة الضعيفة بعد إدراك الرائحة القوية، و الصوت الضعيف بعد سماع الرعد، و الثور الضعيف بعد النظر في قرص الشمس، كأنّ الحسّ بطل بالضعف و الوهن او اعلما أنّ المدّعى الذي قصد اثباته هو أنّ تعقل النفس ليس بالآلة. و اللازم من هذه الحجّة ليس إلّا أنّ النفس ليست قوّة بدنية [٧]. و من البيّن أنّه لا يلزم منها أنّ تعقلها الحجّة ليس إلّا أنّ النفس ليست قوّة بدنية [٧]. و من البيّن أنّه لا يلزم منها أنّ تعقلها الحجّة ليس إلّا أنّ النفس ليست قوّة بدنية [٧]. و من البيّن أنّه لا يلزم منها أنّ تعقلها الحجّة ليس بالآلة؛ فما هو المطلوب غير لازم.

## [٣/٢٧٥-٢/٦٠] قوله: هذه حجَّةُ ثالثةً.

حاصلها: أنّ القوّة العاقلة تدرك نفسها و إدراكاتها و آلاتها، و كلّ قوّةٍ لاتدرك إلّا بالآلة لاتدرك نفسها و لاإدراكاتها و آلاتها، لامتناع أن يتوسّط الآلة بين الشيء و نفسه وبين الشيء و إدراكاته و بينه وبين آلته؛ ينتج أنّ القوّة العاقلة ليست قوّة لاتدرك إلّا بالآلة. و يمكن أن يوجّه بقياس استئنائي، فيقال: لو كانت القوّة العاقلة لاتدرك إلّا بالآلة لما عقلت نفسها و لاإدراكاتها و لا آلتها، لكنّها تعقّل نفسها و إدراكاتها و جميع ما يظنّ به أنّه آلتها كالقلب و الدماغ.

٤. م: طبيعة.

۳. س : کان،

١. م : ـ والفعل.

٢. م : فإنَّ.

ه. م :كالأنف و العين.

٧. س : - أيضاً.

٦. م : الَّتِي هي. .

<sup>.</sup> ۸ س: الصواب،

۹. بیماس : منه.

قال الإمام: هيهنا مطلوبان: أحدهما: أنّ القوّة العاقلة غير جسمانية، والآخر: أنّ تعقّلها ليس يتوقّف على تعلّقها بالجسم، والحجّة المذكورة لايفيد شيئاً منهما! أمّا الأوّل فلأنّ من الجائز أن تكون القوّة العاقلة عرضاً حالاً في البدن، و تكون متعلّقاً بنفسه و بسائر المعلومات و يعنى بهذا التعليق النسبة الخاصّة المسمّاة بالشعور و الإدراك، فلا يجب أن تكون القوّة العاقلة الّتي تعقّل نفسها وآلتها بلا واسطة الآلة غير جسمانية. و أمّا الثاني فلانًا إنْ سلّمنا أنّ القوّة العاقلة مجرّدة لكن لِمَ لا يجوز أن يكون شرط المكان اتصافها بالعلوم و التعقلات تعلّقها بالبدن؟ و ما ذكر تموه لا يبطله!

و أقول: قد تبيّن ممّا مرّ أنّ الأوّل ليس بمطلوب هيهنا "، فإنّ الكلام في تجرّد النفس سبق في النمط الثالث، و أمّا الثاني فالحجّة ظاهرة الدلالة عليه. غاية ما في الباب أنّها لاتدلّ على أنّ جميع التعقّلات ليس بالآلة، و هو غير مطلوب. و المطلوب ليس إلّا أنّ تعقّلها في الجملة بلاواسطة الآلة [٨]، و قد دلّت الحجّة عليه.

و أمّا الشارح أعرض عن السؤال الثاني، و أجاب عن الأوّل بأنّ القوّة العاقلة لوكانت جسمانية لكان تعقّلها بواسطة الجسم دائماً، ضرورة أنّ وجودها لمّا توقف على الجسم كان تعقّلها أيضاً موقوفاً عليه، و قد ثبت أنّ تعقّلها بلا واسطة آلةٍ ٩.

# [٣/٢٧٦-٢/٦١] قوله: و هذه حجَّةً رابعةً.

قدّم الشارح لبيانها أربع مقدّمات، و ذكر في المقدّمة الرابعة أربعة أقسام لا حاجة في تلك الحجّة إلّا إلى أ قسم واحدٍ منها، و هو أنّ تعدّد أشخاص النوع بحسب تعدّد الموادّ. فباقى الأقسام مستدركً.

و أمّا قوله :«و مها يجرى مجراها» فهي العوارض المادّية، فإنّ النفوس بعد المفارقة ٢ عن الابدان تبقى مع أنّها متحدة ٨ بالنوع، إلّا إنّما لمّا اكتسبت من البدن عوارض مادّية، تتمايز ٩ النفوس بها؛ هكذا سمعته.

| ٣. ق،س : التملُّقات. | ٧. م : هيهنا.   | ۱، ق : بشرط.     |
|----------------------|-----------------|------------------|
| ٦. م : على.          | ٥. م : الألَّة. | ٤. س ډ ـ امّا.   |
| ٨ م : تنميَّز،       | ٨ س : متحدَّدة. | ۷. م : مفارقتها. |

ققلت: الدليل على وجوب تعدّد الموادّ و هو أنّه يجب أن يكون ثمّة شيءٌ يقبل تأثير الفاعل قائمٌ هيهنا؛

فقيل: لاتأثير هيهنا أ؛ فإنّه باق و الباقي لا يحتاج إلى تأثيرٍ مجدّدٍ ".

و فيه نظرٌ ظاهرًا لأنَّ مطلق التأثير هو الذي يحتاج إلى قابل، لا التأثير على الابتداء. و الصواب أن يُقال: المراد المادّة الجسمية و ما يجرى مجراها المجرّدات لاشخاص

ثمّ حرّر الحجّة بأنّ القوّة العقلية لوكانت حالّة في الجسم " لكانت إمّا دائمة التعقّل له أو دائمة اللاتعقل، و التالي بقسميه باطلٌ أ؛

أمّا بطلان التالي فلأنّ الإنسان يتعقّل أعضائه في وقتٍ دون وقتٍ؛

و أمّا بيان الشرطية فلأتها على ذلك التقدير لو تعقلت في بعض الأوقات لكسان تعقّلها لذلك الجسم بحصول صورته، و تلك الصورة تكون في ذلك الجسم لأنّ إدراك تلك القوّة بواسطة ذلك الجسم، فيكون آلةً للإدراك و الإدراك بالآلة بحصول الصورة في الآلة. فيلزم اجتماع المثلين: أحدهما ذلك الجسم، و الآخر صورته المعقولة. و هو محال لاستحالة تعدّد الأشخاص النوعية من غير تعدّد الموادّ. و هذا القدر كافٍ في الاستدلال، لأنّ الأقسام للما انحصرت في الثلاثة على تقدير كون القوّة العقلية جسمانية إمّا أن يكون الجسم معلوماً دائماً، أو غير معلوم دائماً، أو معلوماً في وقتٍ دون وقتٍ.

ر إذا السلم المثالث كان أحد القسمين لازماً لا محالة. وحيننا يكون قول الشيخ: «فاذن هذه الصورة الّتي بها يصير القرّة المتعقّلة متعقّلة لآلتها... إلى قوله: أو لا يحتمل التعقّل أصلاً» مستدركاً ١٠ لادخل له في الاستدلال [ ٩ ].

و لكن توجيه كلام الشيخ ليس ما ذكره، بل أن يقال: لوكانت القوّة العقليه منطبعةً في جسم كانت إمّا دائمة التعقّل له، أو دائمة اللاتعقّل له، لأنّ القوّة العقلية إنّما يتعقّل ذلك ١١

| ۲. س : جسم. | ۲. م : إلى تجديد مؤثّر. | ۱. س : ـ فقیل میهنا. |
|-------------|-------------------------|----------------------|
| ٦. م:کان.   | ق. س : بطلان.           | ٤. م : باطل بتسميه،  |
| ٩ م : لما.  | ٨٠ م : الملَّة.         | ٧. م.ق : الانقسام.   |
|             | ۱۹۰ م: هذا،             | ١٠، ق ; مسئدرك,      |

الجسم بحصول اصورته لها /JA45/، فإمّا آن تكون تلك الصورة هي عين الصورة المستمرّة الحاصلة لها، أو صورة أخرى متجدّدة. لاسبيل إلى الشاني و إلّا لزم اجستماع المثلين، فتعيّن أن يكون تعقّلها بحصول صورة ذلك الجسم المستمرّة لها. و حينئذٍ إنْ أوجب تعقّلها يكون دائمة التعقّل و إلّا كانت دائمة اللاتعقّل لاستحالة تبجدّد صورة أخرى.

هذا هو المنطبق على متن الكتاب، و لا استدراك فيه أصلاً [ ١٠ ].

و ليس المراد بصورة الجسم إلاّ حقيقته المتمثّلة عند التوّة العاقلة، فقد مرّ في النمط النالث أنّ الإدراك هو أن يكون حقيقة الشيء متمثّلة عند المدرك. و تلك الحقيقة هي إمّا نفس المدرك إنْ كان المدرك ذات المدرك، أو ملاقياً له و آإنْ كان خارجاً عن ذات المدرك، فليس المكلم إلاّ أنّ تعقّل القوّة المدرك، فليس الكلام إلاّ أنّ تعقّل القوّة العاقلة للجسم أمّا بحسب حقيقته ألمستمرّة الحصول لها، أو بحسب صورة أخرى يحصل لها. و الثاني يستلزم حصول مهيّتين لشيءٍ واحد لها، و هو محالً. فإذاً تعقّلها حصول ذلك الجسم لها. فإنْ كفى في تعقّلها كانت دائمة التعقّل، و إلاّ كانت لا دائمة التعقّل، و إلاّ كانت لا دائمة التعقّل، و إلاّ كانت لا دائمة التعقّل،

نعم في ١١ قوله: «فيكون قد حصل في مادة واحدة مكثوفة بأعراض بأعيانها صورتان لشيء واحديه شك، فإنّ المتعقّل هيهنا إمّا الجسم، أو صورته ١٢، أو مادّته. فإنّ كان المتعقّل المجسم لم يلزم أن تكون صورتان في مادّة واحدة، بل اللازم حصول ١٢ الصورة العقلية من الجسم في الجسم، و إنْ كان المتعقّل الصورة لم يستقم قوله: «فيلزم أن يكون ما يحصل لها من صورة المتعقّل من مادّته موجوداً في مادّته»، و لا قوله: «و هي غير الصورة التي لم يزل في مادّته لمادّته بالعدد». و إنْ كان المتعقّل المادّة فلا يلزم إلا حصول صورة المادّة

| ١. ج : لحصول.    | ٣. م : و إمتا.            | ۲. م : دائم.   |
|------------------|---------------------------|----------------|
| ٤. س: الممثلة.   | ە. م ؛ و قد.              | ٦. مهج نهامتا. |
| ۷. م الدو.       | ٨. ق: التعقّل.            | ٩. م : دللجسم، |
| ١٠. م : الحقيقة. | ١١. من ندر إلّا اللتعقّل. | ۱۲.ج: علی،     |

١٣. م: الجسم يصورته.

في المادّة، و لايلزم حصول صورتين في مادّةٍ مّا ١.

و يمكن أن يُجاب عنه: بأنّ المتعقّل هيهنا الجسم. و المراد من اجتماع صورتين في مادةٍ واحدةٍ حصول صورتين أعني: الصورة العقلية و الصورة المتحقّقة " للجسم بمادّةٍ واحدةٍ، و هو محالٌ. لأنّه لابدّ في تعدّد الأشخاص من تعدّد الموادّ؛ لكن في العبارة مساهلةً مّا عُ.

و فيه نظرٌ؛ لأنّ الجسم الخارجي كما اشتمل <sup>6</sup> على المادّة الخارجة كذلك صورته العقلية مشتملةً على المادّة، فيكون تعدّد الشخصين بحسب تعدّد المادّتين. و لو حملنا التعقّل على الصورة الجسمية حتّى تكون التعقّل من مادّته، و الصورة الّتي للمادّة <sup>٧</sup> هي الجسمية، لأنّها مأخوذة من المادّة و صورة المادّة اندفع الشظر؛ و يعظهر لزوم حصول صورتين في مادّةٍ واحدةٍ. لكن لا يتبيّن لزوم أحد الأمرين: إمّا دوام تعقّل الجسم الذي هو محلّ القوّة العاقلة، أو دوام لا تعقّله. اللّهم إلّا بعناية ^أخرى [ ١١ ].

لا يقال: اللازم من هذه الحجّة ليس إلّا أنّ القوّة العاقلة ؟ غير جسمانيةٍ، و المطلوب `` إنّ تعقّلها ليس بالآلة و هو غير لازم!

لائنًا نقول: الحجّة مطردة فيه أيضًا لأنّ النفس لولم تعقّل إلّا بالآلة كانت إمّا دائسة التعقّل لها ١١ أو دائمة اللاتعقّل لها ... إلى آخر الحجّة.

## [7/۲۸۱ـ۲/٦١] قوله: أعاد ۱۲ الاعتراض.

تقريره: أنّا لانسلّم أنّ القوّة الجسمانية لو تعقّلت الجسم يسلزم اجستماع صورتين متماثلتين، و إنّما يلزم لوكانت الصورة العقلية مساوية في تمام المهيّة للأمر الخارجي، و ليس كذلك؛ فإنّ الصورة العقلية عرضٌ قائمٌ بالنفس، و الأمر الخارجي جوهرٌ قائمٌ بذاته، و من المحال المساواة في تمام المهيّة بين العرض و الجوهر ١٣. هذا توجيه كلامه.

| ۱، ج،س: حلول.      | ۲. ق.س ۱ میا              | ۳. م.: صورتها. |
|--------------------|---------------------------|----------------|
| ع. م : المتعلَّقة. | ه. م : ـما،               | ٦, س ; پشتمل.  |
| ٧. ج،س : المتعقّل, | ٨ م : الَّتي في المادَّة. | ٩. م : يغاية,  |
| ١٠. س ۽ - العاقلة. | ٦٦. م : الظاهر،           | ۱۲. ق د لها،   |
| ٦٣. م يه أعاد      |                           |                |

و أمّا حديث المناسبة فقياسٌ فقهيّ.

و تحرير جواب الشارح: إنّ مهيّة الشيء هو صورته العقلية المجرّدة عن اللواحق المغارجية، فالصورة العقلية مجرّدة و الخارجية مقارنة فقوله : «المعقول من السماء ليس بمساولها» إن أراد به هذا الافتراق بينهما بالتجرّد و المقارنة فهو كذلك، الا أنّه لايبقى تماثلهما ؛ وإن أراد به عدم اشتراكهما في مفهوم السماء وهي حقيقته الّتي السماء بها هي فليس كذلك، لأنّ المعقول من السماء لو لم يكن نفس السماء لم يكن المعقول هو السماء، بل غيره. و إلحاق السواد و البياض بهما غير صحيح، فإنّهما نوعان متضادان تحت جنسين، و السماء المعقولة و المحسوسة فردان من نوع واحدٍ، و لاشكّ أنّ المناسبة بينهما أتمّ و أقوى.

وأمّا قوله: «على أنّ السماء المعقولة»، فهو ٢ جواب سؤال يمكن أن يورد [ ١٢] و يقال الصورة المعقولة من السماء لو كانت مهيّة السماء لكان العرض مهيّة الجوهر، و إنّه محالً. فاجاب: بأن المعقول من السماء له اعتباران: أحدهما: /١٤٤٥/ أنّه قائمٌ بالنفس، و الآخر: أنّه صورةٌ مطابقةٌ للسماء. فبالاعتبار الأوّل عرضٌ، و بالاعتبار الثاني مهيّة السماء. و الحقّ في الجواب: إنّ الجوهرية و العرضية بحسب الوجود الخارجي، فإنّ الجوهر كما تقرّر ٢ مالووجد في الخارج كان لا في موضوع، وكذلك العرض ما لووجد في الخارج كان في موضوع، وكذلك العرض ما لووجد في الخارج كان لا موحدت في الخارج كان عرضاً.

[7/٢٨٢.٢/٦٣] قوله: و منها قوله: لايلزم من كون العاقلة.

أي: لئن سلّمنا أنّه يلزم من تعقّل القوّة الجسمانية محلّها اجستماع المثلين، و لكن لانسلّم أنّ اجتماع المثلين محالً. و إنّما يكون محالاً لو لم يكن أحدهما مستازاً عن الآخر؛ و ليس كذلك، فإنّ أحدهما حالً في القوّة العاقلة و الآخر محلّ لها.

الجوهر و العرض.
 الجوهر و العرض.

٢. ق،س: تماللها. ٢. م،ق: ـ فهر.

٤. م : تقرّره. ه. م : ـ و ليس كذلك.

أجاب الشارح: أوّلاً بما مرّ، و هو أنّ الصورة لابدّ أن تكون حالّة ا في محلّ القوّة العاقلة، لأنّ محلّها آلةً لإدراكها؛

و ثانياً: بأنّ الصورة لوكانت حالّةً في العاقلة فإنْ لم تكن حالّةً في محلّها لم تكن العاقلة العاقلة العاقلة بمشاركة المحلّ وكلّ قوّةٍ جسمانيةٍ فاعلةً بمشاركة المحلّ، فبالعاقلة لا تكون جسمانيةً. وإنْ حلّت في محلّها اجتمع المثلان من غير فرقٍ. و هذا الجواب في الحقيقة تقصيلً لما مرّ.

[٣/٢٨٣.٢/٦٣] قوله: الفرق بين الصورتين باق، لأنّ إحديهما حالّة في العاقلة و في محلّها معاً. لقائلٍ أن يقول: هذا الفرض ممتنع، لأنّ الصورة لوكانت حالّة في القوّة العاقلة و في محلّها يلزم أن يكون الشيء الواحد حالاً في محلّين مختلفين، و إنّه محالً.

و يمكن أن يُجاب: بأنّ المراد بالحلول الاقتران. فإذا كانت الصورة العقلية مقارنةً لأحد المقارنين أعني: القوّة العاقلة و محلّها كانت مقارنةً لمحلّها؛ و هو المقارن الآخر، فتكون مقارنةً لهما معاً.

لكن هيهنا شيءُ آخر، و هو أنَّ الصورة الأُخرى ليست حالَّةُ في محلَّ القوَّة العاقلة، بل هي محلِّها على ما ذكره الإمام [١٣].

و تقرير جواب الشارح <sup>٥</sup>؛ إنّ هذا النوع من الحلول اقترانً مّا، فتكون الصورة الأخرى لما كانت مقارئةً لمحلّ القوّة العاقلة كانت مقارنةً للقوّة العاقلة، كما أنّ الصورة العقلية مقارنةً للقوّة العاقلة و لمحلّها، فلا فرق!

و أيضاً إذا كانت الصورة العقلية مقارنةً للقوّة العاقلة و هي مقارنةً لمحلّ الصورة الأخرى و مقارن المقارن مقارنٌ فيجتمع الصورتان في محلٌّ واحدٍ، و إِنّه محالٌ.

و هذا الكلام يصلح أن يكون جواباً <sup>٧</sup> من الابتداء لسؤال الإمام، بأن يقال: لوكــانت الصورة العقلية حالّةً في القوّة العاقلة و هي في محلّها و الحالّ في الحالّ حالٌّ بالضرورة

٣. س: + القوّة.

١. م : ـ الماقلة.

٢. س: محالة.

٦. ق: المشبه.

٤. م : + في الحقيقة. ٥. م : ر إذا.

٧. م : . و.

[ ١٤ ] يلزم اجتماع صورتين متماثلتين في مادّةٍ واحدمٍ، و إنّه محالٌ.

و نحن نقول: لمّاكانت الصورة الأخرى محلّ القوّة العاقلة لم يلزم هيهنا إلّا اجتماع متماثلين و هو: حلول الصورة المعقولة من الجسم في البسم لا حلولهما في مادّةٍ . و المحال هذا، لا ذاك!

فإنْ قيل: الامتياز بينهما ليس بحسب المهيّة و لا بحسب لوازمها ضرورة أنّ الاتّحاد في الملزوم ملزومٌ للاتّحاد في اللوازم، و لا بحسب العوارض فإنّ كلّ عارضٍ يـعرض لأحدهما يكون نسبة الآخر إليه كنسبته إليه؛ و إذ لاتما يز بينهما فلااثنينية؛

فنقول: نسبة العارض إلى المحلّ مقارنة الحالّ للمحلّ، و نسبته إلى الصورة العـقلية مقارنة أحد الحالّين في محلّ الآخر، فظهر التمايز.

[7/٢٨٤-٢/٦٣] قوله: و النفس مدركةً للنصف الأوّل دائماً ... إلى آخره .

هيهنا سؤالان: أحدهما: أنه لو وجب العلم بصفات النفس ما دامت حاصلةً ، لزم من العلم بالشيء العلم بالشيء العلم بالشيء صفة حاصلةً ، و التقدير إنّ صفات النفس معلومة لها ما دامت حاصلة لها، ثمّ إنّ العلم بالعلم صفة حاصلة للنفس فهو معلومٌ أيضاً... و هلمٌ جرّاً حتّى يلزم من العلم بالشي حصول علومٍ غير متناهيةٍ؛ و إنّه محالً.

و جوابه: إنّ العلم بالعلم ليس أمراً زائداً عليه، فلّا يلزم حصول علومٍ غير متناهيةٍ. و° ذلك لأنّه لوكان أمراً زائداً لكان مساوياً له، فيلزم اجتماع مثلين في محلٍّ واحدٍ، و هو محالً.

و توضيحه: إنّ العلم بالشيء صورته العقلية. فلو كان العلم بها بحسب حصول صورةٍ أخرى لها و الصورة العلمية مساوية للمعلوم في الحقيقة فيلزم اجتماع صورتين متماثلين في النفس.

و بهذا البيان تبيّن أنَّ العلم بالنفس أو بغيرها ممّا لايباينها ليس أمـراً /JA46 زائـداً عليها، فلا يلزم من العلم بها العلم بها، فضلاً عن علومٍ غير متناهيةٍ.

٢. م،ق : المادّة.

غ م : الاتحاد.

١. س :-جواباً.

۲. ج،س : کان.

ه م ; + لها.

لا يقال: هب؛ أنّه لايلزم من العلم بالشيء حصول علومٍ غير متناهيةٍ، إلّا أنّه يلزم على ذلك التقدير من العلم بالشيء العلم بالعلم به. و من المعلوم بالضرورة أنّه ربّما علمنا شيئاً و غفلنا عن العلم به؛

الأنّا نقول: الذهول عن التصديق بالعلم، لا عن تصوّره، و الكلام فيه.

الثاني: إنّ كثيراً من لوازم النفس لا يدوم استحضاره ١٠

و أجيب: بأنّ الدائم هو العلم بها، لا ملاحظتها و العلم بالعلم بها [ ١٥].

و فيه نظرًا لأنّا نعلم بالضرورة أنّه لايدوم علمنا بالقدرة والشجاعة والسخاوة.... إلى غير ذلك من صفات النفس.

### [٣/٢٨٥\_٢/٦٤] قوله: هذا ابتداء ٢ احتجاجه على بقاء النفس.

أقول: بعد الفراغ عن بيان بقاء النفس بعد موت البدن و بقاء تعقّلها لمعقولاتها عاد إلى بيان المطلوب الأوّل بحجّةٍ أخرى، و ليس هذا ابتداء الاحتجاج عليه كما صرّح به الإمام [ ١٦ ]. و لهذا سمّى الفصل بالتكملة.

### [٣/٢٨٦.٢/٦٤] قوله: فإذن هما لأمرين مختلفين.

هيهنا شيئان:

الأُوّل: إنّ قوّة الفساد مغايرةً للبقاء بالفعل، لأنها لوكانت عين البقاء بالفعل لكان كلّ باقٍ فاسداً بالقوّة، و بالعكس، و ليس كذلك.

الثاني: إنّ قوّه الفساد و فعلية البقاء لأمرين مختلفين [١٧] أي : موضوع قوّة الفساد غير موضوع البقاء، حتّى لايمكن عروضهما لشيءٍ واحدٍ. و لم يذكر عليه دليلاً.

و ربمًا يستدّل عليه بأنّ محلّ قوّة الفساد هو بعينه موصوفٌ بالفساد [ ١٨ ]، و لا شيء من محلّ البقاء بالفعل هو بعينه موصوفٌ بالفساد؛ لأنّ الباقي لو قبل الفساد و القمابل يجتمع مع المقبول للزم اجتماع الباقي مع الفساد، و هو محالٌ. و الحاصل أنّ الباقي لا يبقى مع الفساد، ر الموصوف بالفساد يبقى مع الفساد. فالايكون الباقي موصوفاً بالفساد، فلايثبت له قوّة الفساد.

و فيه نظرٌ لانًا لانسلّم أنّ الباقي لو قبل الفساد لاجتمع معه [19]؛ فإنّ معنى قبول الشيء العدم أو الفساد ليس أنّ ذلك الشيء يتحقّق و يحلّ فيه الفساد؛ بل معناه أنّه يتقدّم في الخارج، و إذا حصل في العقل و تصوّر العقل العدم الخارجي كان العدم الخارجي قائماً به في العقل. و أمّا في الخارج فليس هناك شيءٌ و قبول عدمٍ.

[٣/٢٨٦ ٢/٦٤] قوله: فالنفس إنْ كان أصلاً.

لا يخلو إمّا أن يكون النفس بسيطاً غير حالٌ فلا يمكن قبول الفساد، لاستدعا قبول الفساد، لاستدعا قبول الفساد التركيب، و إمّا أن يكون حالاً أو مركّباً ٢. لا سبيل إلى الأوّل، لما ثبت أنّ النفس غير ٣ منطبعةٍ في شيءٍ.

لا يُقال: الثابت بالدلائل السابقة أنّها ليست قرّة حالة في جسمٍ ، و هذا لا يستلزم أنّها لا يكون حالّة في شيءٍ أصلاً. لِمَ لا يجوز أن تكون حالّةً في مفارقٍ؟

لأنّا نقول: قيام النفس بالذات من الضروريات لايمكن منعه [ ٢٠]، و لوكان مركّباً فإنّا أن يكون مركّباً أمن بسائط كلّها غير حالّةٍ،أو يكون <sup>٧</sup> شيئاً منها حالاً كـالصورة و الآخر معلاًكالهيولي. و أيّاماكان يوجد بسيطاً غير حالً. والبسيط الغير الحالّ ليس بقابل للفساد، فلا تكون النفس قابلةً للفساد.

و الاعتراض: أنّا لانسلّم أنّه إذا رُجد بسيطٌ غير حالٌ يلزم أن لاتكون النفس قابلةٌ للفساد ^، و إنّما تكون كذلك لو كان البسيط الغير ألحالٌ هو النفس، و ليس كذلك؛ بـل المفروض أنّه جزء النفس. و غاية ما في الباب أنّ جزء النفس لايقبل الفساد، و لايلزم منه أن لاتقبل النفس القساد، ولايلزم منه أن لاتقبل النفس القساد، لجواز انعدام الجزء الاخر.

لا يقال: نحن نقول من الابتداء: النفس لابدّ أن تكون بسيطاً غير حالٌّ، و إلَّا لكان إمَّا

٣. م : حالَّةُ ر مركَبة.

٦. م : كانت مركّبة.

٩. م ; و الاعتراض ... للنساد.

١. س : - و لا شيء ... لو قبل. ٢. م : كانت.

غرم: ليست. هرم: الجسم.

٧. م : مركّبة. ٨. س : ـ يكون.

حالاً أو مركّباً ا، و هما باطلان.

أمّا الأوّل: فظاهرٌ؛

و أمّا الثاني: فلأنّه يلزم وجود بسيطٍ غير حالٌّ، فهو النفس، و قد كان جزءًا للنفس؛ هذا خلفُ!

لأنّا نقول: لانسلّم أنّه يلزم من كونه بسيطاً غير حالًا أن يكون قائماً بذاته. لِمَ لا يجوز أن تكون "الهيولي لاتقوم إلّا بما تحلّ فيه؟ و حينئذٍ لا يلزم أن يكون نفساً [ ٢١ ].

و أمّا سؤال الاعتراض فهو نقضً على الدليل. و تقريره: إنّ كثيراً من الأعراض و الصور بسائطٌ للفساد. فلو اقتضى قبول التركيب لامتنع فسادها [ ٢٢ ].

أجاب: بالفرق بأنّ محلٌ قوّة فسادها هو موضوعاتها و مسوادٌها. و ذلك لايسنافي بساطتها في نفسها؛ بخلاف النفس، فإنّ محلٌ قوّة فسادها لا يجوز أن يكون خارجاً، لأنّ الخارج إمّا مباينٌ أو ملاقٍ. و الأوّل باطلٌ، و لاملاقي لها إذلا محلّ للنفس. فلا بدّ أن يكون محلّ قوّة الفساد داخلاً في النفس، فيلزم التركيب بالضرورة.

فإنْ قلت: لو كانت ً الهيولي محلّ قرّة الفساد كانت موصوفةً \JB46/ بالفساد، فيلزم فسادها؛

" فنقول: ليس المراد بالفساد فساد نفسها، بل أن يفسد فيها شيءٌ. فإنّ الهيولي من شأنها أن تفسد فيها الصورة، كما أنّ من شأنها أن تحدث فيها الصورة و تبقى.

[٣/٢٨٨..٢/٦٤] قوله: أي أن إذا ثبت أنّ النفس إمّا أصلُ أو ذات اصلٍ ثم تكن ممّا يقبل الفساد. عدم قبول النفس الفساد على تقدير أنّها أصلّ، ظاهرٌ؛ و أمّا على تقدير أنّها ذات أصلٍ أو مركّبة ^من بسائط لا يكون كلّها حالاً حتّى يتحقّق منها بسيطٌ غير حالٌ فغير المُظاهر؛ بل

اللازم عدم قبول جزء النفس الفساد.

١. م : . الغير.

٢. م : أن يكون بسيطة غير حالَّةً و إلَّا لكانت إمَّا حالَةً أو مركِّيةً.

٤. م : +كافّة.

۵. م :کان. ۸ ج ; . الفساد.

٧. س : نفس.

٣. م : حالة.

٦. م نو أي.

۹. م : مرکب.

و مدار اعتراض الإمام على هذا الاحتمال أعني ا: أن يكون مركبة، و احتمال تركبها من حالً و محلّ، فإنها على تقدير تركبها من جواهر غير حالّة يكون كلَّ منهما قائمة بذاتها عاقلاً لنفسه. فيكون كلَّ منها نفساً، فيلزم أن يكون النفس الواحدة نفوساً متعدّدة و أنه محالً. فلهذا فرض الإمام تركيبها من حالً و محلّ، و إنّها مخالفان لهيولى الجسم و صورته، لأنهما جزآن للنفس مجرّدان، و أنّ الباقي المحلّ لا الحالّ. فحينئذ لا يلزم من بقاء الهيولى بقاء البحسم.

و أمّا قوله: «وحيننذ يجوز أن لاتكون كمالاتها الذاتية باقية » فقد تمّ الاعتراض دونه. و لادخل له في الاعتراض إلّا أنّه زيادة زادها لتأكيد بطلان كلام القوم في هذا الساب. فإنهّم لمّا أثبتو بقاء النفس قالوا: إنّها تبقى بعد موت البدن عاقلة لمعقولاتها موصوفة بالأخلاق التي اكتسبها حال تعلّقها بالبدن. ومع قيام ذلك الاحتمال لايمكن القطع بشيء من هذه لجواز أن يكون اتصاف النفس بهذه الكمالات مشروطاً بوجود الجزء الحال؛ فإذا التفى انتفى.

ثمّ إنّ الشارح راعى هيهنا طريقة البحث، و هي: أنّه إذا منع مقدمة و ذكر لمنعها سندً لا يلتفت إليه و يستدلّ على المقدّمة الممنوعة. و هي هيهنا أنّ النفس و كانت مركّبةً الم تكن قابلة للفساد. فكأنّه قال: لو كانت النفس مركّبةً فإمّا من البسائط غير حالةٍ و هو محالٌ، لما ذكر، أو من حالٌ و محلٌ، فالجزء الذي هو المحلّ إمّا أن يكون ذا وضع و هو أيضاً محالٌ، أو غير ذي وضع. فإمّا أن يكون قائماً على انفراده فيكون نفاً؛ أو لا يكون قائماً على انفراده فيكون نفاً؛ أو لا يكون قائماً على انفراده، فإمّا أن يكون قائماً بالبدن فلا يكون ذات فعل بنفسها ضرورة أنّه إذا توقّف قيامها على البدن يتوقّف فعلها عليه بطريق الأولى، فلا تكون فاعلةً بذاتها، و إمّا لا يكون قائماً بالبدن، بل بالجزء الآخر الحالٌ و هو لا يجوز أن يفسد و يستغيّر. فستكون النفس باقيةً لبقاء جزئيها وجميعاً. ثمّ إنّه بين ذلك بقوله: لأنّ التغيّر الا يوجد إلّا مستنداً

٣. ق،ج ; تركّبها.

٢. ج: على.

۱، م : غير. ٤. م : فإنها.

٦. م : + النفس.

٥. م : . أنَّ النفس.

، با باد. ۷. س: بنیل.

٩. م : . على انفراده ... قائماً.

۸ م: الّذي.

۱۰. قاس : جزئية،

# إلى جسمٍ متحرَّكٍ.

و تقريره: إنّ التغيّر هو زوال صفةٍ و حدوث أخرى. و قد مرّ أنّ الحدوث أو العدم الطاري يحتاج إلى مادّةٍ، و المادّة لا بدّ لها من الصورة أ، فلا بدّ في التغيّر من جسمٍ؛ و أمّا أنّد متحرّك فلتحرّكها في الكيف [٢٣]، فإنّه 'كان متكيّفاً بكيفية ثمّ بأخرى. هذا ما سمعتد.

ر لقائلٍ أن يقول: لِمَ لايجوز أن تقوم قوّة فساد الصورة السقيمة بـمحلّها؟ [ ٢٤ ]؛ ر لانسلّم احتياج قوّة الفساد إلى مادّةٍ جسميةٍ، بل هو أوّل المسألة.

و أيضاً: الحركة غير لازمةٍ، فإنّ حدوث صورةٍ و زوال أخرى كونٌ و فسادٌ، لا حركةً في كيفٍ.

و يمكن أن يقال: المراد من الحركة " مطلق التغيّر كما أشرنا إليه في موضوع العلم <sup>ال</sup> الطبيعي. إلّا أنّ السؤال الأوّل " باق!

لا يقال: المفارق يمتنع أن يقارن المفارق؛

لأنّا نقول: المفارق إذا جاز أن يحدث في المفارق فلِمّ لا يجوز أن ينعدم ٦ عنه؟

### [7/٢٩-٢/٦٥] قوله: ثمّ قال: الفساد و الحدوث.

أي: كما احتاج إمكان الفساد إلى محل احتاج إمكان الحدوث إلى محل آخر ٧، لكن محل إمكان حدوث النفس البدن، فَلِمَ لا يجوز أن يكون محل امكان ^ فسادها البدن؟ و توجيهه: أنّا لا نسلم أنّ النفس لو قبلت الفساد كانت مركّبة من محل إمكان الفساد و محل وجود الثبات. و إنّما يلزم التركيب لوكان محل إمكان الفساد داخلاً في النفس. فَلِمَ لا يجوز أن يكون خارجاً من النفس مهايناً و هو البدن؟ كما جاز أن يكون محل إمكان حدوثها هو البدن؛

أجاب: بأنَّ إمكان حدوث النفس أو فسادها لايجوز أن يقوم " بالبدن، لأنَّ البــدن

|                   |                | <del></del>            |
|-------------------|----------------|------------------------|
| ٣. بع سس : لأمّه. | ۲. م : مبورة،  | ١. م : المتغيّر.       |
| اتام : دالأول.    | ه. س : دالملم. | ٤. م : المراد بالحركة. |
| ۹. م : امکان      | ٨. ق.س : -آخر. | ۷. م : يتقدّم.         |
|                   |                | ، ١. س : تقدُّم.       |

مباين لها ومن المحال أن يكون مباين الشيء مستعداً لحصول مباين له أو فساده عنه، و العلم به ضروري، و لانه لو جاز ذلك لجاز أن يكون إمكان وجود النفس أو عدمها قائماً بمادة بالحجر أو غير ذلك، و جاز أن يكون إمكان وجود /JB47 من هو في المشرق قائماً بمادة من هو في المغرب، و الكلّ محالً. لأنّ المركبات لمّا زادت استعداداتها و تصاعدت إلى مرتبة مُهَيّئة لصورة نوعية إنسانية فاستعداد المركب للصورة النوعية الإنسانية إنّما يكون بحسب حالة و هيئة مخصوصة يصل لذلك المركب. فذلك المركب مع تسلك الهيئة المخصوصة إذا استعد لحدوث السورة النوعية " يكون مستعداً لحدوث النفس، لأنّ النفس من مبادي تلك الصورة النوعية. و الشيء إذا كان مستعداً لحدوث النفس، لا من النفس ورة، فيستعد البدن مع تلك الهيئة المخصوصة إذا استعداً لحدوث النفس، لا من بالشرورة، فيستعد البدن مع تلك الهيئة المخصوصة إذا استعداً لحدوث النفس، لا من المن عبث أنّه موجود مجرد، بل من حيث إنّه علّة لتلك الصورة النوعية و مرتبطة بالبدن ارتباط تدبير. و هذه هي جهة مقارنة البدن للنفس، إذ ليس معنى مقارنة النفس إلا النفس قائم بالبدن الصورة النوعية و تدبيرها له بواسطة تلك الصورة. فإمكان حدوث النفس قائم بالبدن لا من جهة أنّه مباين، بل من جهة أنّه مقارن.

ثمّ إذا حدث النفس و حصلت الصورة النوعية زالت "تلك الهيئة المخصوصة و زال إمكان حدوث النفس. و تلك الصورة النوعية يمكن فسادها، لأنّ قوّة فسادها قائمة بالبدن كما في الأعراض؛ بخلاف النفس، لأنّ إمكان فسادها يمتنع أن يقوم بالبدن لأنّه مباينٌ و لا بماكان أمكان حدوث النفس قائماً به لانتفائه؛ فلا يمكن فساد النفس.

فإنْ قيل: إذا جاز أن يكون استعداد البدن للـصورة النـوعية السوجباً الاسـتعداده الحدوث النفس فَلِمَ الايجوز أن يكون استعداد البدن الانعدام الصورة النـوعية سـوجباً الاستعداده الانعدام النفس؟

أجاب: بأنّ استعداد البدن لوجود الصورة النوعية موجبٌ لاستعداد حسول جسيع عللها، لأنّ الشيء لا يحصل إلّا بسائر علله؛ بخلاف عدم الصورة فإنّه لا يستدعي انعدام

د م : له.۲. م : عدمها.۲. م : - النوعية.

ع. ج اس : مإذا استعدّ م. ج اق : زال. ٦. س : لا بمكان.

٧. م : النرعية. ٨ س : حدوث. ٩. م، ق : انعدام.

النفس لجواز أن يكون لانتفاء شرطها.

فإنْ قلت: هبا أنَّ عدم الصورة لايستلزم انعدام النفس، إلَّا أنَّه يجوز أن ينعدم النفس بحسب عدم الصورة؛ فجاز أن يكون البدن مع تلك الهيئة المخصوصة المستدعية لانتفاء الصورة محلاً لإمكان فساد النفس؛

فنقول: لا يجوز أيضاً، لأنَّ جهة انتفاء الصورة ليس جهة مقارنة النفس للبدن من جهة زيادة المباينة، فلا يجوز أن يكون البدن من هذه الجهة موضوعاً لإمكان فساده، بخلاف جهة وجود الصورة، فإنها الجهة مقارنة للنفس من حيث الارتباط و التدبير؛ فجاز هذا دون ذاك.

هذا غاية توجيه الكلام هيهنا.

واعلما أنّ أفلاطون و أتباعه إنّما ذهبوا إلى قدم النفس لأجل أنهم ما فرّقوا بين إمكان الحدوث و إمكان العدم في استدعاء المادّة [ ٢٥]، و علموا أنّ النفس غير مادّية، فقطعوا علم النه تديمة لانها لوكانت محدثة كانت لها مادّة، فامتنع حدوثها كمالم يمكن عدمها لذلك؛ و لأنّ النفس لمّا كانت عاقلة لذاتها لايجوز أن يكون إمكان وجودها في المادّة، و إلّا لتوقف وجود النفس على المادّة، فلاتعتّل بذاتها. و إذا لم يمكن أن يكون إمكان وجودها في مادّة، و إلّا لكان وجودها يستوقف على عدم الاستعدادات العدمية.

فإنَّ قلت: لو كانت النفس قديمةً فهي قبل حدوث البدن إنَّ كانت متعلَّقةً ببدنٍ آخــر يلزم التناسخ، و إنَّ لم يكن متعلَّقةً ببدنٍ و هي مستعدةً للإدراكات و الأَفعال كانت معطّلةً؛ قلنا: هؤلاء يتحاشون عن إثبات التناسخ : على أنَّ من الجائز أن يكون النفس قديمةً من آثار العقول، إلاّ أنّ إدراكها و تصرّفها يتوقّف على حدوث الآلات؛ و امتناع التعطيل ممنوعً.

و الجواب عن الدليل الأوّل: الفرق بين إمكان الحدوث و إسكان العدم بما مرّ؛

٣. س : النفس لأنهم.

۲. ج ؛ النفس.

اله من : وفي مادَّة ... وجردها.

و عن الثاني: أنّ ذلك التوقف في الحدوث لافي البقاء. فالنفس أ في الحدوث تحتاج إلى البدن و هو لا يستلزم احتياج تعقّلها في زمان البقاء إلى البدن [٢٦]. و مثّل ذلك بأنّ أخذ الطائر يتوقّف على الشبكة و لا يتوقّف بقاء الأخذ على الشبكة ؟.

[٢/٢٩٢\_٢/٦٦] قوله: فلنفرض الجوهر العاقل.

الجوهر الماقل بعد الاتحاد بالمعقول إمّا أن يكون هو الّذي كان قبل الاتحاد، أو لم يكن هو هو "الّذي كان. فإنْ كان هو الّذي كان قبله فلا فرق بين تعقّله و لاتعقّله؛ و إنْ لم يكن هو الّذي كان <sup>4</sup> بل زال شيء فالزائل إمّا ذات الجوهر العاقل، أو حال له. فإنْ كان ذات العاقل فهو انعدامُ له، لا اتّحاد؛ و إنْ كان حالاً من أحواله فهو استحالةً، لااتّحاد. و مع ذلك فلا بدّ أن يكون هناك هيولى مشتركة بين الاتّحاد و عدمه، لأنّ النفس إذا/ A47// بطلت أو تغيّرت تحتاج إلى مادّة <sup>9</sup>. و أمّا قول الشارح: «و احتجاجهم على ذلك هو ما قرّره في تعبيرت تحتاج إلى مادّة <sup>9</sup>. و أمّا قول الشارح: «و احتجاجهم على ذلك هو ما قرّره في كتابه»... إلى آخره، فهو آ نفيٌ لما ذكره الإمام: «إنّ الشيخ اختار في كتاب البدأ والمعاد: أنّ كتابه»... إلى آخره، فهو آ تقوي بالمعقول»، فإنّه صنّف ذلك الكتاب تقريراً لمذهبهم، لا النفس إذا عقلت شيئاً اتّحدت بالمعقول»، فإنّه صنّف ذلك الكتاب تقريراً لمذهبهم، لا ليان ما اختاره ٧.

[7/74 ... 7/74] قوله: و قانوا: و اتّصالها بالعقل الفعّال هو أنْ تصير  $^{\Lambda}$  نفس  $^{9}$  العقل الفعّال.

لأنّ النفس الناطقة إذا عقلت شيئاً يصير العقل المستفاد و العقل الفعّال يستّصل النفس، فتصير أيضاً العقل المستفاد، فالنفس تتّحد بالعقل المستفاد، و العقل الفعّال يتّحد بالعقل المستفاد، فيكون النفس تتّحد بالعقل الفعال، و هو ملزوم لأحد المحالين؛ لأنّ اتّحاد النفس إمّا بجزء من العقل الفعّال، أو به من حيث هو، و الأوّل المستلزم تجزئة العقل الفعّال، و الناني علم النفس بجميع المعلومات. على أنّ المحال المذكور في اتّحاد النفس

١٠ج : و النفس. س : فإنَّ النفس. ٢٠ ج : الأخذ عليها.

٤. س : ـ هو الَّذِي ... كان. 💎 ٥. م : المادّة.

٧. س :يختاره. ١٠ ٨ م : + هي.

١٠. س: متّحد.

١١. م : فالأوّل.

۲.م : ـ هر. ۲.م : فهی.

٩. ق: النفس.

بالمعقول قائمٌ في اتّحاد النفس بالعقل المستفاد، لأنّه هو اتّحاد النفس بالمعقول.

ثمّ هيهنا يلزم محالً آخر و هو اتّحاد الذوات العاقلة، لاتحاد كلّ منها بالعقل الفعّال\_ كمالزم ثمّة اتّحاد المعقولات المختلفة.

قال الإمام: «و أمّا الحكاية الّتي ذكرها فالمقصود منها أنّ القائل بهذا الاتّحاد هـو فرفوريوس، و له كتابٌ في تقرير هذا المذهب. و لا شكّ أنّ الكتاب المشتمل على تقرير هذا المذهب ٢ لا يكون إلّا فاسداً أ».

[٢/٢٩٥-٢/٦٧] قوله: ذكر أنّ معناه هو المقهوم الحقيقي.

اعلما أنّ صيرورة الشيء شيئاً آخر تُطلق على ثلاثة معان: انتقال الشيء من صفةٍ إلى صفةٍ كما يقال: صار الماء هواءً أو الأسود أبيض؛ و انتقال الشيء إلى ما يتركّب منه و من غيره كما يقال: صار الخشب سريراً. و هذان معنيان معقولان؛ و كون الشيء عين "شيء آخر، و هو غير معقولٍ. هذا محصّل كلامه. لكن في عبارته خطأً فاحش! و هو أنّه قند اخترع «لصار» اسم مفعولٍ و هو «المصير»، و نعسب به «إيّاه» أ. و الفعل الناقص ليس بمتعد و لا واقع على شيءٍ. و خبره ليس بمنعول، بل إنما هو لتقرير الفاعل على صفةٍ. و لو فرضنا فرض محالٍ! أنّ له مفعولاً فليس المصير اسم مفعولٍ، بل هو مصدرٌ، يقال: «صرت إلى فلانٍ مصيراً»، قال الله .. تعالى ..: ﴿ وَ إِلَى اللهِ المتحييرُ ﴾ و لو فرضنا أنه اسم مفعولٍ فكيف يكون له مفعول؟ فلايقال: زيد ضاربٌ عمراً و عمروٌ مضروبٌ زيداً، بل: مضروب زيدٍ أو مضروبٌ لزيدٍ. فهذا كما ترى "خطأً في خطأً إلى ٢٧١]. و كأنّه إنّما وقع فيه لما وجده في المتن: «إنْ كان المعدوم " ثانياً و مصيراً إيّاه» لا وأظن أنّ الشيخ قال: «و صائراً إيّاه»؛

٣. ي : غير.

١. م : اتّحاد النفس بالمعقولات. ٢. س : ولا شكّ ... المذهب.

ه، م : و هذا تري. ١٦ م : المفروش.

غ. م : ـ إيّاه،

٧. م : ـ إيّاه.

[۲/۲۹٦-۲/٦٨] قوله: تقريره أنّ ميهنا أمرين.

لابد لفهم هذا الكلام أن يُفرض المصير اسم المفعول ناصباً. فنقول على هذا الفرض: إذا اتحد شيئان فصارا شيئاً واحداً فهيهنا أمران: ما قبل الاتحاد و هو شيئان، و ما بعد، و هو شيء واحدً. فالأمران إن كانا موجودين أو معدومين فلا اتحاد قطعاً. و إن كان أحدهما موجوداً و الآخر معدوماً فإن كان المعدوم هو الثاني فلِم يحصل من الاتحاد شيء و هو ظاهر المناقضة للقول بالاتحاد، و إن كان المعدوم الأوّل امتنع أن يكون ثانياً، لاتّه موجود و من الممتنع أن يصير المعدوم عين الموجود؛ و هذا معنى قوله: «فقد بطل كون الأوّل بالفرض ثانياً و مصيراً إيّاد».

فإنْ قلت: المفروض أنّ الأوّل صائرٌ ثانياً لا مصيرٌ إيّاه، فكيف يبطل كونه مصيراً إيّاه؟ أمكنه أن يقول: لمّا صار هذا ذاك فقد صار ذاك هذا. فكلٌ منهما آصائرٌ و مصير. و من ثمّة ٤ قال: «معنى الاتّحاد هو كون الصائر بعينه ثانياً مصيراً ٥ إيّاه».

و يرد على هذا التوجيه بعد ما مرّ أنّ قوله: «سواءٌ حدث بعد عدمه شيءٌ آخر أو لم يحدث» حشوٌ في الكلام لا طائل تحته! فليس يخلو هذا الكلام عن الاختلال كما ذكره الإمام.

[٢/٢٩٨-٢/٦٨] قوله: الصور العقلية قد يجوز بوجهٍ مَّا أَن تُستفاد.

العلم إمّا أن يكون مستفاداً من الأمر الخارجي و هو الانفعالي، أو الأمر الخارجي مستفاداً منه و هو الفعلي؛ أو لا هذا و لا ذاك كالعلم بالممتنعات. فقوله : « و يجب أن يكون ما يعتله واجب الوجود من الكلّ على الوجه الثاني» منظورٌ فيه، لأنّ انتفاء الوجه الأوّل لايدلّ على تحقّق الثاني.

و الجواب: أنّ المراد علم الله .. تعالى .. بالموجودات الخارجية. و لمّا استحال كونه على الوجه الأوّل وجب أن يكون /JB48/على الوجه الثاني و حاصلاً له من ذاته [ ٢٨ ]، لا

۳. م : . منهما.

١. س نوائ. ٢. م نيكون.

ه.م:لمصير.

٤. م : ـ ثمّة،

من غيره الما مرّ من امتناع احتياجه الإلى الغير في الصفات الحقيقية.

[7/٢-٠-٢/٦٩] قوله: أشار إلى إحاطته بجميع الموجودات.

المطلوب أنَّ اللَّه ـ تعالى ـ عالمٌ بجميع الموجودات، و ذلك لأنَّه عالمٌ بذاته و ذاته علَّةٌ الجميع الموجودات و العلم بالعلَّة يقتضي العلم بالمعلول. لأنَّ العلم التامُّ بالعلَّة هو العلم بها من جميع الوجود، و من تلك الوجوه كونها مستلزمةً للـوازم؛ و ذلك ٣ يــتضمّن العــلم باللوازم. فيكون اللّه ـ تعالى ـ عالماً بجميع الأشياء، لأنّها معلّولةٌ لازمـةٌ له إمّـا طـولاً كالمعلولات المترتّبة المنتهية إليه ، وإمّا عرضاً كسلسلة الحوادث. فإنّها لاتنتهي إليه في الطول، إذ قبل كلّ حادثٍ حادثٌ لا إلى أوّل؛ بل ني العرض، فإنّ كلّ واحدٍ من الحوادث الإمكانه مستند إليه بالوسائط.

و اعلم! أنَّ استدلال القوم على هذا المطلوب هو أنَّ اللَّه ـ تعالى ـ عالمٌ بذاته، و ذاته علَّةً لجميع الأشياء، و العلم بالعلَّة يوجب العلم بالمعلول، فيكون اللَّه ــ تعالى ــ عـــالماً بجميع الأشياء.

فورد عليه : أنَّه إنَّ أريد أنَّ العلم بالعلَّة من حيث ذاتها المخصوصة يــوجب العــلم بالمعلول فهو ممنوعٌ و لا دلالة عليه؛ و إنْ أريد العلم بالعلَّة من حيث إنَّه علَّةٌ للـمعلول موجبٌ للعلم به ٦ فهو باطلٌ، لأنّ العلم بكونه علَّهٌ للمعلول موقوفٌ على العلم بالمعلول. فامتنع أن يكون موجباً لد و علَّةً.

ففسّر الشارح العلم بالعلَّة بالعلم التامّ، و غيّر عبارة « الإيسجاب » إلى «الاقستضاء» تفادياً ٧ من ورود الإشكال [ ٢٩ ]؛ لكن لو لم يمنع كون الله ـ تعالى ـ عالماً بذاته من جميع الوجوه فلامانع من إيراد المنع في^غيره [ ٣٠]، مع أنَّ تلك القاعدة مستعملةً عند القوم في سائر الموارد، فلا يتمّ كلامهم فيها أصلاً.

فالصواب: أنَّ كلامهم هو أنَّ العلم بالعلَّة التامَّة يوجب العلم بالمعلول، لأنَّ العلم التامّ

٢. ق: الاحتياج. ١. س: ـ غيره.

٥. م: إليه. غ. س : كالمعلولات.

> γ. م : تعادیاً. ٨. م ; من.

٣. ق : فلالك.

٦. س نديه.

بالعلَّة موجبٌ و العلم بهذه المقدّمة ضروريُّ، و لا يشكُّ عاقلٌ في أنَّ من علم جميع علل وجود شيءٍ علم وجوده، و من علم جميع علل عدم شيءٍ علم عدمه. و لمّاكان ذاته ــ تعالى ـ علَّةً تامَّةً للمعلول الأوّل لزم من العلم بها العلم به؛ ثمِّ إِنَّه هو ١ اللَّه ـ تعالى ـ علَّةً تامةً " لغيره، فيلزم علمه \_ تعالى \_ به أيضاً. و هكذا لمّا كان الله \_ تعالى \_ عالماً بالعلل النامّة لجميع الممكنات كان عالماً بها قطعاً.

و سيجيء لهذا زيادة تقريرٍ و توضيحٍ.

[ ٢/٧٠ - ٣/٣] قوله: أما اختلافه بالقياس ٣ إلى المدرك .

إذا كان المدرك مادّياً يتوقّف ألعلم به على الإحساس و انستزاع صورته. فسيكون المجرّد عن المادّة أتمَّ في المُدركية.

[٢/٢٠٢-٢ ٣/٣٠] قوله: عقلت مادون الأوّل من الأوّل تعقّلاً دون التعقّل الأوّل.

أمَّا أَرَّلاً: فلأنَّ تعقَّلها من الأوّل انفعاليُّ و علم الأوّل فعليُّ.

و أمّا ثانياً: فلأنّ الأوّل لمّا كان منقطع العلائق عن المادّة لايشوبه شاغلٌ و لايحجيه عن غيره حاجبٌ ٥كان إدراكه أتمّ؛ إذ قوّة الإدراك و ضعفه بحسب التجرّد عن المادّة و عدمه؛ فما كان أقوى تجرّداً كان أتوى إدراكاً. و أمّا العقول فلمّا كان وجوداتها مــقترنةً بالمهيّات و المهيّة كالمادّة ففيها شائبةً من المادّة <sup>٦</sup> فلاجرم يكون إدراكها أدون مرتبةً من إدراك الأوّل.

و اعلم؛ أنّ كلام الشارح إنّ إدراك العقول للأوّل <sup>٧</sup> بإشراق الأوّل، لأنّه معقولٌ لذاته و المعقول عاقلةً لذاتها، فهي تعقّله بإشراق الأوّل، و أمّا إدراك ما^ دون الأوّل فــمن الأوّل أيضاً، لكنّه دون إدراك الأوّل إيّاء، و هذا لأنّه يوهم أنّ الضمائر في قوله: «و لما بعد، منه من ذاته»، يعود إلى «الأوّل» حتى يكون معنى الكلام: أنّ إدراك العقول لما بعد الأوّل من

١، م : أوقع.

٢. س : ـ للمعلول ... تائة.

٣. م : بحسب القياس. ٨. ج: عن العلامة. ه، لا : صاحب.

٤. ج. س : توقّف. ٧. م: اللاول.

٨ م ندما.

الأوّل امن ذاته، فقوله: «من ذاته» بدل من قوله: «منه». و الفهم السليم يقضي بانّها راجعة النول امن ذاته، فقوله: «من ذاته» بدل من قوله: «منه» و العقل» [ ٣١]، أي: إدراك العقل لما بعد العقل و هو معلولاته من ذاته بخلاف إدراكه للأوّل "، فإنّه ليس عمن ذاته، بل بإشراق الأوّل و هو علّته.

قال الإمام في شرح هذا الفصل: مراتب العلوم ثلاثةٌ:

أَوَّلها: علم الأوّل، فإنّ علمه بذاته و بغيره من ذاته لما مرّ أنّ علمه بذاته علَّةٌ لعسلمه بيره.

ثمّ علم المعقول ° لعللها و معلولاتها، لكن علمها بعللها "ليس لها من ذواتها، بل من قبل عللها، و علمها بمعلولاتها من ذاته الأنهم زعمو أنّ العلم بالعلّة يوجب العلم بالمعلول و العلم بالمعلول لايوجب العلم بالعلّة. و الفرق أنّ العلّة السعيّنة لذاتها المخصوصة موجبة للمعلول المخصوص، فمتى علمت العلّة بذاتها المخصوصة علم ذلك المعلول؛ و أمّا المعلول فاحتياجه إلى العلّة ليس لذاتها المخصوصة، بعل لإمكانه و الما المعلول و أمّا المعلول فاحتياجه إلى العلّة ليس لذاتها المخصوصة، بعل لامكانه و الإمكان لا يحوج إلى علّة مخصوصة، بل إلى علّة ما، و إلّا افتقر كلّ معلول إلى تلك العلّة. فما لم يكن تعيّن المعلول المن لوازم ذاته لم يلزم من العلم بنفسه العلم بعلّته المعيّنة، فالعقول عائمة المنام بعلّته المعلول العلم فالعقول عائمة المنام بالمعلول العلم فالعقول عائمة المنام بالمعلول العلم بالعلم بالمعلول العلم بالعلم بها.

ثمّ علم النفوس، فإنّه حادثٌ /JA48/ يحصل ١٣ من فيض العقول بحسب استعداداتٍ مختلفةٍ. هذا كلام الإمام و هو مصرّحٌ بما ذكرنا.

و ليت شعري إذا قيد العلم بالتام ١٤٠ كيف يفرق بين القضيتين؟! قإن العلم بالمعلول من جميع الوجوه يقتضي العلم بالعلم بالعلم بالعلول.

| ٣. م: الأوّل لأله. | ٢. م : _لما بعد العقل. | ١. م : ـ من الأوّل.  |
|--------------------|------------------------|----------------------|
| ٦. م : لعللها،     | ه. م : المعقول.        | ٤. م: دليس،          |
| ٩. م : لذاتها.     | ٨٠ م: ـو.              | ٧. م : ـ يل من ذاته. |
| ١٢. ج : بذانها.    | ١١. م : عالم.          | ١٠. ج، س : العلَّة.  |
|                    | 1٤. س: بالثمام.        | ۱۳. م : يحدث.        |

[٣/٣-٤-٢/٧٢] قوله: و قولٌ بكون الأوّل موصوفاً بصفاتٍ غير إضافيةٍ و لا سلبيّةٍ.

قد أجمع الحكماء على امتناع اتصافه \_ تعالى \_ ' بصفاتٍ غير إضافيةٍ، و إلّا لزم أن يكون فاعلاً قابلاً. و قول بأنّ المعلول الأوّل غير مباينٍ لذاته، لأنّ علم الله \_ تعالى \_ لمّا كان هو حصول الصور " فيه و العلم مقدّمٌ على الإيجاد فيعلم العقل الأوّل أوّلاً ثمّ يوجده. فيكون صورة العقل الأوّل مستندة أوّلاً إليه \_ تعالى \_ ثمّ العقل الأوّل. فالمعلول ألاّول لايكون معلولاً أوّلاً، و هو مقارن لا مباين له.

[٣/٣٠٤-٢/٧٢] قوله: أقول: العاقل.

يزعم الشارح أنّ علوم الله \_ تعالى \_ عين معلولاته [٢٢]، و لمّا "كانت المطلب دقيقاً يستبعد، أرباب التحصيل في بادي النظر. و كان طريق التعليم أن يقدّم قياس الشعر، ثمّ الجدل، ثمّ البرهان و لم يكد " ينتظم قياس الشعر " هـناك، لمبعد المقام عن التخيّل. و كان قدّم من المقدّمات ما يمكن أن يجادل بها "، ثمّ شرع في إثبات

مطلبه بتقديم مقدّمات خطابية تحصّل الظنّ ثمّ تدرّج إلى البرهان، حتّى يحصل اليقين.

أمّا الدليل الجدلي فأنْ يقال بناءً على الدرس السابق: علم الله \_ تعالى \_ بغيره يجب أن يكون نفس غيره، لأنّ علم الله \_ تعالى \_ إمّا أن يكون ثابتاً، أو لا يكون. و الثاني مذهب القدماء؛ و الأوّل إمّا أن يكون نفس الله \_ تعالى \_ أو عين ' امعلوله، أو لا هذا و لا ذاك. و محال أنْ يكون نفس الله \_ تعالى \_ لتعدّد العلوم يتعدّد المعلومات، فإنّ العلم يزيدٍ مغائرٌ للعلم بعمرو بالضرورة، فلو كان علم الله \_ تعالى \_ عين ذاته نزم تعدّد ذاته أو اتّداد للعلم بعمرو مختلفة "!.

و الثالث أيضاً باطلِّ، لأنَّه إمَّا أن ١٢ يكون قائماً باللّه \_ تعالى \_ فيلزم الكثرة في ذاته و

٣. م : الصورة.

١. م : على أنَّه يمتنع أنَّ يتصفَّ. ١٠ ج : + ر.

٤. م ؛ فالمعلول. ١٠٠ ق. ق. و لعا. ٦٠ ق : لم يكن.

٧. م : هناك قياس الشمر، ألام : يحاول بها. ٩. س : بعين.

١٠. س : بعين. ١٦. م : + فيتي أن يكون نفس معلوله.

۱۲، م : أن.

أنّه قابلٌ فاعل؛ أو قائماً ا بنفسه، فيلزم المثل الأفلاطونية؛ أو قائماً بمعلولاته، فسيلزم أن يكون علم الله \_ تعالى \_ متأخّراً عن معلولاته و إنّه محالٌ.

و أمّا الطريق الخطابي: فهو إنّ إدراك الذات ليس بحصول "صورةٍ، فإنّه لو كان بحصول صورةٍ وجب أن يكون بين الذات و الصورة امتيازٌ، لكن لا امتياز بالمهيّة لاتّحادهما فيها "، و لابالعوارض لأنّ الصورة لمّا تحتّقت في الذات فجميع عوارضها عوارضها. و إذا لم يحتج العاقل في إدراك ذاته إلى صورةٍ لم يحتج في إدراك ما يصدر من ذاته إلى صورة. و اعتبر في نفسك، فإنّك إذا تعقّلت شيئاً حصل لك صورة المعقول بمشاركةٍ من العقول و لاتحتاج في إدراك تلك الصورة الصادرة منك بالمشاركة إلى حصول صورةٍ أخرى عندك [٣٣]، بل تلك الصورة كافية في تعقّلها، فبالأولى أنّ ما صدر من العاقل بالذات لا يحتاج في تعقله إلى صورةٍ.

ثمّ أورد عليه سؤالين ربّما يتفطّن المتعلم بهما أ.

أحدهما: إنّ الصورة العقلية إنّما يكفي في تعقّلها، لكونها حالّةً في النفس و استناع حصول صورةٍ أخرى معهما مساويةً لها. و هذا بخلاف ما يصدر عن العاقل، فإنّه ليس بحالٌ فيه.

الثانى: أنّ الصورة العقلية ليست حاصلةً عن النفس بل النفس أ قــابلةً لهــا، و إنّــما حصلت الصورة عن العقول الفعّالة .

و أجاب عن الأوّل: بأنّ كون الصورة حالّة في النفس ليس شرطاً للتعقل م و إلّا لم إلّا يَكُفُ نفس ذاتنا في تعقّل ذاتنا، بل حلول الصورة في النفس شرطاً المحصول الصورة لها الذي هو تعقّلها، حتّى إنْ حصلت الصورة لها البوجه آخر غير الحلول حصل التعقّل. و عن الناني: بأنّ حصول الشيء عن الفاعل حصولً للقاعل. فيكون حصولاً لغير ذلك

ع. م: منهما.
 م: من

٧. ص، س : الفاعلة. ٨ م : في المنعقّل. ٩. م : شرطاً.

۱۰. م : دلها.

الشيء و هو التبقل، إذ لا معنى للتعقّل إلا حصول الشيء للمجرّد. و حصول الشيء القابل الشيء التعقّل أضعف في كونه حصولاً لغيره من حصول الشيء للفاعل، و إذا كان الثاني كافياً في التعقّل كفي الأوّل بطريق الأولى ".

و إلى هذا السؤال و الجواب أشار بقوله : «و معلومٌ أنّ حصول الشيء»... إلى آخر د. معمد نام من من من من الله من الله من الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عند الله عند الله عن

ثم لمّا استحصل ظنّ المتعلّم بمطلوبه بهذه المقدّمات الخطابية برهن على المطلوب بأنّه قد ثبت أنّ المبدأ الأوّل عالم بذاته، و ثبت أنّ ذاته علّة لمعلوله، و ثبت أنّ العلم بالعلّة علّة للعلم بالمعلولُ. فيلزم من هذه المقدّمات أنّ حصول المعلول نفس تعقّله. فإنّه لمّا كانت العلّمان متّحدين يلزم أن يكون المعلولان متّحدين لا محالة. و كما أنّ تغائر العلّمين ليس إلّا في الاعتبار كذلك تغائر المعلولين. فجميع الكلّيات و اللجزئيات حيث مدرت من الله \_ تعالى \_ و الصدور هو عين التعقّل يلزم أن يكون الله \_ تعالى \_ عالماً بها من غيره كثرةٍ في ذاته.

و أمّا الجواهر العقلية فلها صنفان من التعقّل: أحدهما: علمها^ بمعلولاتها و هو عين أمّا الجواهر العقلية فلها صنفان من التعقّل: أحدهما: علمها القور: علمها أنهما عدا معلولاتها، كعلمها بالله ـ تعالى ـ /JB49/ و كعلمها بالمعدومات، فإنّ هذه العلوم يكون بحصول صورتها فيها أن على طريق الإشراق أن من المبدء الأوّل.

فالحاصل: إنّ علم الله \_ تعالى \_ هو حضور سائر معلولاته عند الله تعالى ١٣؛ و مُثُلُ المعدومات لمّا كانت حاضرة عند العقول و هي حاضرة عند الله \_ تعالى \_ كانت أيضاً حاضرة عند الله \_ تعالى \_ كانت أيضاً حاضرة عند الله \_ تعالى \_ ضرورة أنّ الحاضر عند الحاضر حاضر، فيكون الله \_ تعالى \_ عالماً بجميع الأشياء من غير تكثّر في ذاته.

و نقول أيضاً: علم الله .. تعالى ًــ ١٤ بالأشياء هو تميّز الأشياء عند إلله، و تميز الأشياء

| ٣. ص : المعلوم.         | ۲. ن د آولی.     | ١. ص، بع : للقابل. |
|-------------------------|------------------|--------------------|
| ٦. م : -الكلّيات و.     | ٥.م: فكما.       | ٤. ص: المعلولات،   |
| ٩. م : غير.             | ٨ م: علماً.      | ٧. م : حينشل.      |
| ١٢. س : ـ طريق الإشواق. | ۱۱، م نام فیها،  | ۱۰. م : ـ علمها.   |
|                         | ١٤. م : ـ تمالي. | ۸۳. م : ـ تعالى.   |

عنده ا هو عين ذاته ليس بحسب صورةٍ فيه، فإذا نسبت التميّز إلى المعلول فهو نـفس المعلول، فليس في الخارج إلّا ذات اللّه ـ تعالى ـ و ذوات الأشياء. فالعلم إمّا أن يقال نفس الله \_ تعالى \_ بمعنى تميّز الأشياء عنده، أر نفس الأشياء بمعنى تميز الأشياء.

و اعلم؛ أنَّ هذا الكلام لطيفٌ دقيقٌ جدّاً؛ و أنَّه و إنْ فرضنا عدم تمامه في الاستدلال قويًّ متينٌ في دفع الإشكال.

[٣/٣٠٨-٢/٧٣] قوله: يريد التفرقة بين إدراك الجزئيات.

حاصل كلامه أنَّ الجزئيات طبائع مخصوصةً بمخصّصات. فلها اعتباران: من حيث هي طبائع<sup>٢</sup>؛

ر من حيث هي متخصّصةً بمخصّصات؟. فتعقّلها من حيث هي طبائع تعقّلها على وجدٍ كلِّي، و تعقَّلها من حيث هي متخصّصة <sup>٤</sup> تعقَّلها على وجهٍ جزئي، و أحكامها بــالحيثية الأولى لايتغير بخلافها بالحيثية الثانية.

و نحن نقول: الجزئيات من حيث إنّها متخصّصةً معلولات الواجب. و قد تقرّر عندهم أنَّ العلم بالعلَّة يوجب العلم بالمعلول، فيكون اللَّه \_ تعالى \_ عالماً بالجزئيات من تــلك الحيثية. فلو كانت متغيّرةً من تلك الحيثية يلزم تغيّر علم الله ـ تعالى ـ، و إنّه محالٌ. فهذا الكلام من الشارح يناقض ما صرّح القوم به، بل ماصرّح به في تمحقيق عملم الواجب ٥

و الحقّ الصريح الّذي لاتشوبه شبهةٌ ٦ [ ٣٥ ]: أنّ تعقّل الجزئيات من حيث أنّها متعلّقةً بزمانِ تعقّلُ بوجهٍ \* جزئي متغيّرِ، و من حيث إنّها غير متعلّقةٍ بزمانٍ تعقّلُ بوجهٍ كلّي لا يتغيّر. و قد بيّن الوجه الّذّي لايتعلّق بالزمان بالوجوب عـن أســبابها، فــإنّ مــن عــُـقل الجزئيات من حيث يجب بأسبابها حصل^ عنده صور الموجودات المسترتّبة /SB32/ و لايتغيّر العلم بها بتغيّرها في أحوالها قطعاً، لأنّ هذا الوجه لا يتعلّق ٩ بالزمان، ضرورة أنّ

. في من : + بالتخصيصات.

٢. ص.ق : الطبائع.

٦. م : الشبهة.

٣. ق: بمخصّصات. ص. للدخصّصات.

٨. س: عند الله ـ تعالى ـ

ە. م : الله ، تمالى . .

٨ س : حدث.

۷. م: علی رجه.

٩. م: لا يتغير.

وجوب المعلول عن العلَّة التامَّة ليس بزماني و الاتعلَّق له بالزمان أصلاً.

و توضيح ذلك: أنّ الممكن يتساوي وجوّده و عدمه بالنظر إلى ذاته، فإذا وجد أسباب وجوده وجب وجوده، و إذا وجد أسباب عدمه امتنع وجوده. و كلّ عاقلٍ مـــا لم يــعقل أسباب وجوده ٢ أو٣ أسباب عدمه يكون متردّداً في وجوده و عدمه.

وإذا عرف أسباب وجوده عرف أنه يجب أن يوجد، وإذا عرف أسباب عدمه عرف أنه يمتنع و لا يكون عند إمكان الوجود أو إمكان العدم، وإذا عرف أكثر أسباب وجوده ظن وجوده و يغلب ذلك الظن بحسب عرفان كثرة الأسباب. مثاله: إن وجدان الكنز لزيه يمكن أن يكون و يمكن أن لايكون، فإذا عرفنا أن زيداً سيمشي إلى زاوية و عرفنا أن ماعلى رأس الكنز من الخشبة و غيرها ينكسر بحركة زيد لم يعرض لنا شك في أنه يجد الكنز، فقد علمنا وجوب وجدان الكنز بحسب معرفة الأسباب. و هكذا حال المنجم يحكم بحوادث حين يعرف أسبابها. و لمنا لم يعرف جميع الأسباب بل يعضها فلهذا الإيحرض له الغلط في الأحكام. و الله تعالى المنات و بامتناع وجودها حين علم أسباب عدمها. فلابد أن يكون محيطاً بجميع الممكنات و بامتناع وجودها حين علم أسباب عدمها. فلابد أن يكون محيطاً بجميع الممكنات و بامتناع وجودها حين علم أسباب عدمها. فلا إمكان في علم الله \_ تعالى - لأنه مترة عن التردد و الشك.

فالله ـ تعالى ـ يعلم جميع ' الحوادث الجزئية و أزمنتها الواقعة هي فيها، لا من حيث أنّ بعضها واقع الآن و بعضها في الزمان الماضي و بعضها في الزمان المستقبل ' أ. فإنّ العلم بالجزئيات من هذا ' الحيثية يتغيّر ' بحسب تغيّر الماضي و المستقبل و الحال، بل علماً متعالياً عن الدخول تحت الأزمنة، ثابتاً أبد الدهر.

و مثاله: إنّ المنجّم إذا علم أنّ القمر يتحرّك في كلّ يومٍ كذا، و الشمس يتحرّك أيضاً ١٠ في كلّ يومٍ كذا يعلم أنّه تحصل بينهما مقارنة أو مقابلة حين وصولهما إلى نقطة ١٠ الحَمّل

١٠ ج : إذا . ٢ - ٢ ص : - رجب وجوده ... وجوده. ١٣ م : و.

٧. م : - فلهذا ٨ م : سبحانه ٩. ص : - ممكن ق : يمكن.

١٠. س : مجموع، ١٠. م : + و الحال. ١٢. س : هذه. ق : هذه الوجوهو.

١٣. م : متغيّر، ١٤. م : أيضاً يتحرّك، ١٥. م : + أوّل.

في وقتٍ معيّنٍ. فإذا مضى اليوم فإنُّ علم بذلك كان جهلاً. و إلَّا يلزم التغيّر.

و الحاصلُ أنّ الموجودات من الأزل إلى الآبد معلومة لله \_ تعالى \_ كلّ في وقعة / 1A48 من المائن و كائن و وكائن و كائن و يكون، بل هي حاضرة عنده في أوقاتها أزلاً و أبداً. و أمّا كان و كائن و يكون فهي أبالنسبة إلى علوم الممكنات.

هكذا ينبغي أن يحقّق هذا المقام و يحتزر عمّا يتسرّع وإليه الأوهام!

[٢/٧٤- ٢/٧٤] قوله: أي منسوبة إلى مبدأ طبيعته ` النوعية موجودة في شخصه.

يعنى كما الخذ الجزئيات من حيث أنّها طبائع، كذلك أخذ الأسباب من حيث همي طبائع، فالعلم بالجزئيات من حيث أنّها طبائع بحسب أسبابٍ مأخوذةٍ أكذلك لاتغيّر.

و قوله: «و إنّما نسبها إلى مبدء كذلك»، أي : إنّما قال: «منسوبة» و لم يقل: «معلولة لمبدأ نوعه في شخصه»، لأنّ الجزئي من حيث إنّه أجهزئي لا يمكن أنْ يُستند إلى المبدأ نوعه في شخصه»، بل إلى علّة جزئية.

و أقول: لو كان الكلام في الجزئيات من حيث إنّها طبائعٌ فمن الجائز استنادها إلى ١١ الطبائع؛ فالمعلومٌ من ذلك أنّ الكلام في الجزئيات من حيث هي جزئية. و الوجه في ذلك أنّه إشارة ٢٦ إلى أنّ العلم بالكسوف ١٦ الجزئي يتوقّف على كون القمر في عقدةٍ معيّنةٍ في وقتٍ معيّنٍ ١٤؛ وكون القمر في تلك العقدة في ذلك الوقت أمرٌ كلّيٌ و إنّ انحصر نوعه في شخصه.

[٢/٣١ ١-٢/٧٤] قوله: هذا القصل يشتمل على قسمة الصفات.

الصفة إمّا إضافة ١٥ محضة كالأبوّة والبنوّة، وإمّا حقيقيّة والحقيقيّة إمّا محضةً كالسواد

| ١. م : المحال.      | ٢. م : المجردات. | ۲. س ; ـکان.    |
|---------------------|------------------|-----------------|
| ٤. ص :أي.           | ه. م : پسرع،     | الاص : طبيمية.  |
| ٧. م، ج: + إذا ،    | ۸. م : موجودة.   | ٩. ج،س : هو،    |
| ١٠. ص :+ مستند إلي. | ١١، م:في،        | ۱۲. ص : أشار    |
| ١٢. س: الخسرف.      | ١١٠ م : معيَّنة. | ١٥. س : إضافية، |

و البياض، و إمّا حقيقية ذات اضافةٍ. و هي إمّا أن يتغيّر بتغيّر الاضافة كالعلم، فإنّه صفةً حقيقيةً يوجب تغيّر اضافاته بغيره أ، أو لايتغيّر كالقدرة، على ما ذكر ٢.

و تقرير اعتراض الإمام على ما فهمه الشارح: إنّ الإضافات الّتي للقدره أحوالُ لذات الله \_تعالى هم فإذا جاز تغيّرها فلِمّ لا يجوز تغيّر جسميع أحرال ذات حيتى صفاته الحقيقية ؟

و تحرير جوابه: إنّا لا نسلّم أنّ الإضافات أحوال ذات اللّه ـ تعالى ـ بالحقيقة، بـل بالعرض. فإنْ العارض لذاته هذا الأمر الكلّي الّذي لايتغيّر. و أمّا الجزئيات فـداخـلة تحت ذلك الأمر الكلّي و تابعة له. سلّمناه، لكن الإضافات الا وجود لها في الاعيان، و تغيّر الاعتبارات العقلية لا يضرّ.

و أنت خبيرٌ بأنّ الجواب الأوّل إنّما يتوجّه لذلك النقض بإضافات القدرة؛ لكن ظاهر كلام الإمام النقض بالإضافات المحضة كقبلية الله ـ تعالى ـ و معيته و بعديته بالقياس إلى حادث [٣٦] مّا أ، فإنّه الوكانت أموراً موجودة في الخارج و جاز تغيّرها جاز أن تحدث في ذات الله ١٠ صفة بعد عدمها، أو تزول عنها صفة بعد وجودها. و إذا جاز ذلك فيها قلِمَ لا يجوز في الصفات الحقيقية؟ و حينئذ تعيّن الجواب الثاني.

لا يقال: صفات الله ــ تعالى ــ من العلم ١١ و القدرة و الإرادة و غيرها أمورٌ اعتبارية ١٢ لاتقرّر لها في ذاته عندهم، فلو لم يضرّ تغيّر الاعتبارات فلِمَ لايجوز تغيّرها؟

لاُنّا نقولُ: تغيّر تلك الصفات سلبها عن الله ١٣ ـ تعالى ـ في بعض الأوقــات، و إنّــه محالٌ؛ بخلاف تغيّر الإضافات، فإنّ سلبها في بعض الأوقات ليس بمحال ١٤.

[٣/٣١٦-٢/٧٧] قوله: و اعلم أنّ هذه السياقة تُشبه سياقة الفقهاء في تخصيص بعض الأحكام. هذا سؤالٌ واردٌ على ما فهمه، لاعلى ما حقّقناه ا فإنّ العلم بالجزئي المتغيّر إنّما يكون

| ۱، م: - بغیره.     | ۲. م : ذكره،       | ٣. ق: - تمالى. م: + بالحقيقة.         |
|--------------------|--------------------|---------------------------------------|
| ٤. م ؛ جميع تغيّر. | ه. م.: إنّه.       | ٦. م : فالعارض.                       |
| ۷. س : پحسب،       | ٨ ج : الإضافة.     | ۹. م : ـ ما.                          |
| ۱۰. ص:+ ، تمالی    | ۱۱، م : . الملم و. | ١٦. م : الإراده من الأمور الاعتبارية. |
| ۱۳٪ م : عنه.       | ١٤. ص:محال.        |                                       |

متغيّراً لوكان ازمانياً. وأمّا على الوجه المقدّس عن الزمان فلاكما صرّح الشيخ هيهنا. وأمّا إنّ إدراك الجزئيات المتغيّرة من حيث هي متغيّرة لايسكن إلّا بالآلات الجسمانية، فممنوع من المعالمة النياس إلينا لا بالنسبة إلى الواجب عزّ اسمه.

 $[7/71V_-7/7V]$  قوله: و أقول في تقريره: لمّا كان جميع صور الموجودات  $^4$ .

قدبان من الأصول المتقدّمة أنّ جميع صور الموجودات الكلّية والجزئية من حيث هي معقولةً حاصلةً في العالم العقلي. و إنّما لم يقل: في ذات الله ـ تعالى ـ » ليستقيم عـلى مذهب المصنّف و الشارح. و هذا معنى القضاء، أعني: وجود الموجودات فـي العـالم العقلى.

ثم لمّاكان للموادّ في العالم العقلي صورٌ متباينةُ استحال أن يفيض دفعةً على الموادّ، و إلّا اجتمع المتباينات ! أو لايفيض أصلاً فإنّه لاحظً للمادّة عن درجة الرجود، إذ لا وجود لها إلّا بالصورة كان من لطيف حكمته " ـ تعالى \_ خلق فلكٍ غير منقطع الحركة يختلف أحوال المادّة و استعدادها بحسب اختلاف حركاته.

فيرد صورةً صورةً على المادّة بحسب استعدادٍ استعدادٍ. و هذا هو القدر أعني وجود الموجودات في الخارج بحسب الاستعدادات المختلفة، و هو تفصيل ١٠ماكان مجتمع ١١ الوجود في الأزل.

فالشارح إنّما ١٦ قدّم هذه المقدّمة لتحقيق مهيّة القضاء و القدر. و الجواهر العقلية القطاء و القدر مرّة واحدة، إذ لا وجود لها ١٦ في الأزل ولكن باعتباري الإجمال و التفصيل. و أمّا الصور و الأعراض الجسمانية ١٤ فهي موجودة فيهما مرّتين: مرّة في الأزل مجملة ١٥، و مرّة في ما لا يزال مفصّلة ١٦.

| <del></del>               |                         | <del></del>                     |
|---------------------------|-------------------------|---------------------------------|
| ١. س : + علمنا علماً. ص : | : + علماً.              | آدم⊹+په،                        |
| ٣. س : مبتوع.             | £ ج : جميع المعقولات .  | ٥. ق : جميع صور جميع المعقولات. |
| ٦. م : المتباينان.        | ٧. ج ; و إنَّه.         | ٨ م : حكمة الله.                |
| ٩. مَانَى: ـ صورة،        | ١٠. م : المختلفة مفصّل. | ۱۱. م : مجمل.                   |
| ١٢. م : دإنَّما.          | ٣٢. ج : + إلّا.         | ١٤. م : الجسمية،                |
| ه۱. م: محملاً.            | ١٦. م: مفصّلاً.         |                                 |

وأمّا العناية فهو علم الله تعالى ١ بالموجودات على أحسن النظام و الترتيب، و على ما يستحبُّ أن يكون لكلِّ موجودٍ من الآلات بحيث يترتَّب الكمالات المطلوبة منه عليها. و الفرق بينها و بين القضاء أنّ في مفهوم العناية تخصيصاً و هو تعلّق العلم بالوجه الأصلح و النظام الأليق؛ بخلاف القضاء، فإنّه العلم بوجود الموجودات جملةً.

و اعلما أنَّ الأنعال الصادرة عنَّا إنَّما تصدر بحسب إرادةٍ وقصدٍ يحدث لنا متوجَّهاً إلى تحصيل الفعل، ثمّ عزم على ذلك له ٦ تحريك للقوّة ٣ المحرّكة إلى أن يحصل ذلك الفعل. و أما المبدأ الأوّل فعنايته أعنى: علمه ؛ بالموجودات على النظام الأليق كافٍ فــي إفــاضة الموجودات و لا يحتاج إلى إرادةٍ و عزمٍ و قصدٍ كما في أفعالنا. فاللّه ـ تعالى ـ مريدٌ \* قادرٌ من غير كثرةٍ إلّا في الاعتبار؛ فهو عمالمٌ بماعتبار أنَّـه حمصل له المموجودات و صمور المعقولات في العالم العقلي، و قادرٌ باعتبار أنَّ له أن يفعل و له أن لايفعل، فلا شكَّ ^ أنَّ كونه بهذه الحالَّة أمرٌ اعتباريّ. و له إرادةٌ و عنايةٌ باعتبار أنَّه عالمٌ بــالموجودات عــلى الترتيب اللائق بها. فهذه الصفات إنّما يخترعها العقل في اللّه تعالى ٧ .. باعتبار آثاره؛ و ليس منها شيءٌ موجودٌ في الخارج، بل ليس في الخارج^ إلّا ذاتٌ مجرّدةٌ و معلولات مترتّبةً بعضها لازمةً لذاته و بعضها حادثةً غير لازمةٍ.

هكذا يجب أن يحققا

۱۰، م : المتحريكات.

[٧/٧٨\_٩ ٣/٣١] قوله: و أمورٌ لايمكن أن يكون فاضلةً فضيلتها إلَّا و تكون بحيث يعرض منها؟ شرٌّ مّا عند ازدحامات الحركات و مصادمات المحرِّكات ``.

كالنار، فإنّه ا تقتضي الصعود من الأرض. و إذا صعدت من الأرض إلى حيّزها لم يكن بدُّ من حرق اجسام معترضةٍ في وسط مسافتها. ففضيلة النار و هي غاية الحرارة لا يحصل إِلَّا بِإِفْنَاءَ مَا يَصَادَفُهَا. فَهِي وَ إِنَّ اقْتَضَتَ الشُّرَّ فَي بَعْضَ الأَوْقَاتَ إِلَّا أَنَّ وجودها نافعٌ في

| ٣. م : القوّة. | لا، م تو. | ۱. م تـ تمالی، |
|----------------|-----------|----------------|
|                |           |                |

٦. م : و لا شك. .٤. م : علمها, ٥, بع : + عالم. ۹. س،ق : . مثها،

٨ س ;. يل ,,, الخارج, ٧. م: عالى.

المركبات و غيرها.

[٧/٧٨] قوله: و كذلك الأجسام الحيوانية لايمكن أن تكون لها ( فضيلتها.

كما لايكون الفضيلتها إلا إذا كانت ابحيث يمكن أن يتأدّى حركتها في الغذاء إلى إحالته و تشبيهه بالبدن حتى يحصل لها نشو و نماءً. و لا شكّ أنّ فيه خلع صورٍ و اكتساء صورٍ. و ذلك إنّما يكون بحركات الحيوان مثل أخذ الغذاء و إيراده على البدن. و أحوال الحارّ الغريزى الذى هو مثل النار أي: تصرّفاته في الغذاء.

هكذا سمعته. وليس بمنطبق على المتن كمال الانطباق! لأنّ هذه الحركات و إنْ تأدّت إلى انخلاع الصورة الّتي هو فقدان كمالٍ و شرٌّ، إلّا أنّها ليست متأدّية إلى اجمتماعاتٍ و مصاكاتٍ مؤدّية.

و معنى الكلام في المتن: إنّ أحوال الحيوانات في حركاتها و سكناتها و أحوال مثل النار في تلك أيضاً أي ان في الحركات و السكنات يتأدّى إلى اجتماعاتٍ و مصاكاتٍ مؤذية.

فالصواب أن يقال: أمّا تأدّي حركات الحيوانات و سكناتها إلى الاجتماعات و المصاكات المؤذية فظاهرة، وأمّا تأدّي حركات مثل النار و سكناتها و هو الحارّ الغريزي إليها فكما إذا ورد الدواء 'الحارّ البدن و يؤذيه بحسب حرارته.

## [٧/٧٩\_٣/٣٢] قوله: فادّن قد حصل من ذلك.

لمّا حصل منّا تقدم أنّ الشرّا أيُطلق على عدم شيءٍ من حيث هو غير مؤثّرٍ و هـو فقدان كمال الشيء و إذا أُطلق على أمرٍ وجودي مانع عن الكمال فالشرّ بـالحقيقة هـو فقدان الكمال أيضاً ـ فقد حصل مفهوم الشرّ و هو عدم وجودٍ الأمن حيث هو غير لائقٍ به؛

| -                          |                     |                       |
|----------------------------|---------------------|-----------------------|
| ١. ج، ني : . أن تكرن فيها. | ۲. س: . أن لا يكرن. | ۳. س،ج : کان،         |
| £. من ! من،                | ە. ق : ـ أي.        | ٦. م : + تلك.         |
| ٧. ج : . السكنات.          | ۸ م : ـ حرکات،      | ٩. م : الحارّ الغريب. |
| ، ۱. س : الهواد.           | ١١. س+:٠٠ قد.       | ۱۲. م :کمال لموجود.   |

أو تقول: من حيث هو غير <sup>١</sup> مؤثّرٍ. فليس هذه إلّا اعتبارات ٢ مختلفة عن معنى واحدٍ هو مفهوم الشرّ. و عُلم هذا من تتبّع استعمال الجمهور لفظَ الشرّ في موارده.

[7/7777,7/41] قوله: قال الفاضل الشارح $^{7}$ : ، هذا البحث ساقطً عن الفلاسفة.

لأنّه لايستقيم إلّا مع القول بأنّ فاعل العالم مختارٌ، و مع القول بالحسن و القبيح العقليين. و الفلاسفة لايقولون بواحدٍ من هذين الأصلين. أمّا إنّه لا بدّ من القول بالفاعل المختار فلأنّ قول القائل: لِمَ وُجد الشرّ في أفعال الله ما تعالى -؟ إنّما يتوجّه إذا كان تعالى أمختاراً يمكنه أن يفعل و أن لايفعل، حتّى يقال: لِمَ فعل هذا دون ذاك؟

و أمّا إذا كان موجباً لذاته لم يمكن \أن يقال: لِمَ فعل هذا دون /50 AJ، ذاك؟ لأنّه لما وجدت هذه الأفعال لأنّ ذاته كانت^ موجبةً لها استحال في العقل عدم صدورها عـنه، سواء كانت الأفعال خيراتٍ أو شروراً.

و أمّا أنّه لابدٌ من القول بالحسن و القبح العقليين فإنّه الولم يقل بذلك كان الكلّ حسناً صواباً من اللّه تعالى ، على ما هو قول الأشعرية. فلا يمكن أن يقول ١٠: لا يجوز من الله تعالى \_ فعل الشرّ و يجب أن يكون فاعلاً للخير. فهذا ١١ البحث إنّما يستقيم على قبول المعترفين بهذين الأصلين و هم المعتزلة. و أمّا الّذين يستكرونهما و هم الفلاسفة، أو أحدهما و هم الأشاعرة فيكون البحث ساقطاً عنهم ١٠: فيكون خوضهم فيه من الفضول. و الجواب: إنّا لا نسلّم أنّ الفلاسفة لم يقولوا بالفاعل المختار [٣٧]، بل هم قائلون به كما مرّ، فأمكن أن يقال: لِمَ اختار هذا دون ذلك؟

ر أيضاً لا نسلّم أنّهم لايقولون بالحسن و القبح العـقليين، فــإنّ الحسسن و القــبح العقليين يطلقان على ملائمة الطبع و منافرته؛

| ١. م : لا غير،      | ٢. س1م : الاعتبارات . | ۳. قبس : دانشارح. |
|---------------------|-----------------------|-------------------|
| ٤. من :بأنَّ الحسن، | ۵. م : پوښد.          | ٦. ج : + الله،    |
| ٧. م، س : لم يكن،   | 🗚 ق : + تلك.          | ۹. م ند تعالی.    |
| ١٠. ج، س : يقال.    | ۱۹. م : و مليا.       | ١٢٠م : +كما مرّ.  |
| ١٣. ج : و أَذَ.     |                       |                   |

و على كون الشيء صفة كمالٍ أو صفة نقصانٍ؛

و على كون الفعل موجباً للثواب و العقاب و المدح و الذّم.

و لا نزاع في الأوّلين، إنّما النزاع في المعنى الأخير؛ فيتّجه أن يقال؛ الله\_تعالى\_كاملً بالذات؛ خيرٌ بالذات. فكيف بوجد منه الشرّ و الناقص؟ [ ٣٨] و إليه أشار بقوله: «إنّما يبحثون عن كيفية صدور الشرّ عما هو خيرٌ بالذات».

و لا خفاء في أنّ اندفاع الشبهة يتوقّف على المنعين جميعاً [ ٣٩]، و إنّما اقتصر على المنع الثاني تعويلاً على ما سبق منه في تحقيق الاختيار.

ثمّ قال: «يجب أن يتصوّر الخير و الشرّ في هذه المسألة ثمّ يبحث عنهما»، و المشهور في ما بين الفلاسفة أنّ الخير هو الوجود و الشرّ هوالعدم. و ربّما استدلّواعليه بعض الأمثلة، كما قالوا: إنّا نحكم بأنّ القتل آشرٌ و إذا تنصوّرنا ما قيد من الأمور الوجودية و العدمية وجدنا الشرّ من العدميات، فإنّا إذا نظرنا إلى عُكون السكّين قاطعاً فهو خيرٌ لأن كمال السكّين أن يكون كذلك، و إذا نظرنا إلى كون العضو قابلاً للقطع كان ذلك أيضاً خيراً لائد لوكان جاسياً لايتأثر عن السكّين كان ذلك شرّاً. و أمّا إذا نظرنا إلى فوت العضو لي تفرّق اتصال بدنه وجدناه شرّاً؛ فعلمنا الوجود هو الخير و العدم هو الشرّ.

و هذا الاستدلال ليس بجيّد، لأنهم إنَّ أرادوا بقولهم : «الخير وجدودُ و الشرّعدمُ» تفسير لفظ الخير بالوجود مو لفظ العدم بالشرّه، فلا حاجة لهم في ذلك إلى ' الاستدلال، لأنّ لكلّ أحدٍ أن يفسّر أيّ لفظٍ شاء بأيّ معنى شاء؛ و إنْ أرادوا التصديق بذلك فهو إنّما يتأتّى بعد تصوير معنى الخير و الشرّ، و الكلام الآن فيد.

و بتقدير النزول <sup>۱۱</sup> عن هذا المقام فهو مجرّد تمثيل، و إنّه ۱۲ لا يفيد اليقين. و الجواب: إنّ المراد تصويرُ الخير و الشرّ؛ و التسمثيل ليس بــالاستدلال، بــل تــعيّنُ

| ۲۲, م : _ما.             | ۲. س : الفعل.             | ۱. فاجاس : يصوّر.  |
|--------------------------|---------------------------|--------------------|
| الْدُ مِ سَنَ * قَرَّةً. | ه. ق: قطاعاً. س: مقطاعاً. | ٤. س : - الى،      |
| ٥. م : نفظ الشر بالعدم.  | ٨. م : + تقسير.           | ۷. م : و علمنا.    |
| ١٢. م : لأنه.            | ١١. م : التنزّل.          | ٦٠. م : . ذلك إلى. |

لمعنييهما من المعاني الواقعة في موارد استعمالات الجمهور تلخيصاً لهما عن غيرهما . حتى تحقّق أنّ كلّ موضع يطلقون الشرّ ايريدون به ٢ فقدان كمالٍ أو عدم شيءٍ.

[٢٨/٢-٤٢٢/٨٢] قوله: لاحاجة بنا هيهنا إلى إيراد جوابه.

أمّا إنَّ الشرّ هو الألم وحده فقد تبيّن أنّ الشرّ عدم شيءٍ من حيث هو غير مؤثّرٍ، و الألّمُ و إنْ كان شرّاً بالقياس إلى فقدان الاتّصال الآلا أنّه جزئيّ واحدٌ من الشرّ، فإنّ الظلم و الزنا و الموت و الجهل و غيرها شرورٌ و ليس ° بآلامٍ.

و أمّا إنّ كثرة الآلام يقتضي غلبة الشرّ فقد مرّ أنَّ الوجود العقيقي و هو وجود الشيء في نفسه ٦ و الوجود الإضافي و هو كونه سبباً لوجود ٧ شيءٍ آخر أكثر من العدم الإضافي الّذي هو الشرّ ٨ أي: كونه سبباً لعدم آخر.

و أمّا إنّ الفلاسفة لا يخلّصهم منّ هذه المضائق أي: تصوير الشرّ، و بيان قلّته إلّا بنفي تعليل الشرّ، فقد بان ارتفاع تلك المضايق.

و نحن نحرّر هذه المسألة من الابتداء تلخيصاً لها من الزوائد ألّتي لا طائل تـحتها؛ فنقول: لمّا بيّن القضاء و القدر و الفرق بينهما و بيّن العناية يريد الن يبيّن كيفية وقموع الشرور في قضائه تعالى ١٠.

فإنّ نسائلٍ أن يسأل و يقول ١٠: في الوجود شرورٌ كثيرةٌ من الزلازل و الصواعق و الحيوانات الموذية من السباع و الهوام و القوى /JB51/الشهوانية و الغضبية الّتي تستلزم الشرور الكثيرة... إلى غير ذلك، و الله ـ تعالى .. خيرٌ محضٌ و كذا العقول و النفوس السماوية؛ فكيف صدر عن الموجودات الّتي هي خيرات محضةٌ موجودات هي شرورٌ؟ و جواب هذا موقوفٌ على تحقيق مهيّة الخير ١٢ و الشرّ. و الخير هو الوجود من حيث إلّه مؤثّر، و الشرّ و الشرّ في نفسه و ليس في

| ۲. م :- په-    | ٣. م : - أذَّ.              |
|----------------|-----------------------------|
| ە. م ؛ ليست.   | ٦. ج،س د د في نقسه.         |
| ۸ م : شر.      | ٨. ج،ق : أريد،              |
| ۱۱. م ; فيتول. | ١٢. م، ق ؛ فالخير.          |
|                | ه. م : ليست.<br>٨. م : شرّ. |

الوجود شرَّ أصلاً. نعم، يطلق على الموجودات الشرّ لا باعتبار أنّها في أنفسها شرورًا هي إعدام كما لات الغير. وكذا يطلق الخير على الموجودات باعتبار أنّها تستتبع خيرات أي: يكون مصدراً لكما لات الغير بن فذلك الموجود يكون خيراً و شرَّا بالإضافة و العرض. و هذا كالشمس، فإنّه اسبب لنضج المركّبات و للحرارات و الأضواء و غير ذلك من الكما لات؛ إلّا أنّها ربّما تصدّع بسبب التبخير. فالشمس يكون شرَّا بالاضافة إلى التصديع الذي هو عدم صحّته. و الشرّ و إنْ أطلق على الوجود لكنّه إذا فُتش يكون مشتملاً على عدم لا يطلق الشرّ عليه إلّا باعتبار ذلك العدم. فالشرّ بالحقيقة هو ذلك العدم.

و الأمثلة الّتي ذكرها الحكماء ليست براهين، بل كأنّها جوابٌ لسؤالٍ و هو: إنّكم قلتم: إنّ مهيّة الخير الوجود و مهيّة الشرّ العدم، و نحن نجد إطلاق الشرّ على الوجود، فلا يكون التعريف صحيحاً؟

فأجابوا: بأنّ الوجود ليس بشرّ على العــقيقة بــل بــالعرض و الإضــافة، و تــقسـيم الموجودات إلى الأقسام الخسمة إنّما هو بهذا الاعتبار أي الخير و الشر بالإضافة، و إلّا فليس الوجود شرّاً أصلاً.

ثمّ؛ حاصل الجواب: إنّ الموجود الشرّ إنّما وقع في القضاء الإلهي لأنّ كـلّ مـوجودٍ يفرض و فيه شرَّ فلا بدّ أن يكون جهات خيريته أكثر من جهات شرّيته. و لا يجوز أن يترك الخير الكثير لأجل الشرّ اليسير.

هذا هو خلاصة البحث في هذا المقام.

[٢/٣٢٦-٢/٨٢] قوله: لمّا كان قوى الإنسان.

/3A33/ تلخيص السؤال: إنّ للإنسان قوى ثلاثاً، و الغالب عليهم بحسب القوّة النطقية الجهل، و بحسب القوّة النطقية الجهل، و بحسب القوّة الشهوانية و الغضبية طاعة الشهوة و الغضب. و هي شرورٌ لأنّها أسباب الشقاوة و العقاب، فيكون الشرّ غالباً في نوع الإنسان.

١. م: الشرباعتبار اللها تستنبع. ٢٠ ج اس : هي اعدام ... المرجودات.

٥، م ؛ في الحقيقة.

٤. ق،س ; الحرارات.

و تقرير الجواب أن يقال: كما أنّ للبدن في الصحّة و الجمال أقساماً ثلاثة : ما في غاية الصحّة أ؛ و ما في غاية المرض و القبح؛ و ما بينهما، و هو الغالب ، كذلك للنفس في العلم و الخلق ثلاثة أقسام: من في كمال العلم و حسن الخلق؛ و من في غاية الجهل و قبح الخلق؛ و من بينهما، و هو غالب، إذ النادر هو الجهل المركّب دون البسيط؛ فإذا انضم إلى الطرف الأفضل يكون الغلبة لأهل النجاة.

فإنْ قلت: الجهل البسيط أيضاً شرَّ، لاَنَه فقدان الإنسان كماله العلمي<sup>٣</sup>، فلما كان هو العامّ الفاشي يكون الشرّ أكثر!

فتقول: الكلام في الموجود الذي هو الشرّ، و الجهل ليس بموجودٍ. و الإنسان ليس بشرًّ بالاضافة إليه <sup>4</sup>، لأنّه ليس سبباً له.

[٣/٣٢٧-٢/٨٣] قوله: لأيقعنّ عندك.

هذا تنبية على توهماتٍ في الباب باطلة.

أحدها: إنَّ السعادة نوعٌ واحدٌ لاتنال إلَّا بكمال العلم، فمن لايكون له علمٌ أو لايكمل علمه ° في شقاوةٍ ٦، فيكون الشرِّ غالباً.

و أجاب بالمنع عن ذلك.

و٧ ثانيها: إنّ مرتكبي الخطايا أكثر من غيرهم و لايكون لهم نجاةٌ من العذاب، فيغلب لشرٌ.

و الجواب: إنّ الفساد إمّا في الاعتقاد فلا يوجب الهلاك السرمد إلّا الجهل المركّب؛ و إمّا في الخلق فليس كلّ خُلق رديء، موجباً للعذاب، بل ما يتمكّن في النفس تمكّناً بالغاً. و الموجب للعذاب لا يوجب إلّا عذاباً محدوداً منقطعاً، فيزول العذاب و تحصل السعادة. و إذا قوبل ذلك العذاب المحدود بالسعادة الأبدية الحاصلة بعده تغلب السعادة قطعاً ٩. هذا هو المطابق للمتن.

| ٣. س : العقلى | ٢. ص : الثالث. | ١. م : - الصحّة |
|---------------|----------------|-----------------|
| <del>-</del>  |                | T               |

۷. م : ـ و. هـ م.ق : پزول. ه. م : ـ قطماً.

و أمّا قول الشارح: «و قوله أن يهلك الهلاك السرمد ضربٌ من الجهل و الرذيلة»، فليس بمنطبق على المتن آ [ ٤٠]، لأنّه لم يثبت الهلاك السرمد في الرذيلة، بل العذاب المحدود. و ثالثها: إنّ الناجي ليس إلّا عن عرف الحقّ بالبراهين و كان نقيّاً من الآثام كما يقوله المعتزلة، فيكون أهل النجاة في غاية القلّة.

أجاب: بأنّ رحمة الله واسعةً ليست وقفاً على عددٍ.

[٨٤/٢٤-٣/٣٢] قوله: قد كان يجب أن يكون التخويف موجوداً في الأسباب.

أي: الأسباب التي نظام العالم مربوط بها. مثلاً إدراك المرئيات من جملة نظام العالم، فلولا البصر لما حصل هذا الخير من النظام. فلمّا أوجد الله ـ تعالى ـ البصر و السمع و اللمس و غيرها تمّ النظام. فكذلك وجد التخويف، لأنّ صدور الأفعال الجميلة من العبد يتوقّف عليه.

[٢/٢٢٩.٢/٨٤] قوله: و التصديق تأكيدُ للتخويف.

التصديق أي: الوقاء بالتخويف تأكيدٌ للتخويف. و إنّما يعلم هذا الوفاء لإخبار صادقٍ به، أو لاقامةٍ في الدنيا كالحدود.

[7/714.7/40] قوله: لتمثّلها مع سائر الجزئيات في العالم العقلي $^{
m V}$ 

وجوب صدور الفعل عن^ العبد مع القول بالله قادرٌ مختارٌ على ما يــقوله الحكــماء يجتمعان، لأنه حينئذٍ يمتنع الترك، فيمتنع ملزوم الترك و هو: مشيته الترك فــي تــحديد القدرة: إنْ شاء تَرَك؟، فلا قدرة أصلاً.

و جوابه: إنَّ الملازمة ثبت بين الممتنعين، مع أنَّ الامتناع ليس بالذات، بل مشية الترك بالنسبة إلى العبد ممكنةٌ؛ و استمرار عدم الممكن لاينافي إمكانه.

> ۲. م : در قوله. ۲. م ندخلی المتن. ۲. م نام پشیت. م در قوله. تر م ندخلی المتن. ۲. م نام پشیت.

٧. ص : الحقيقي. ١٨. م :من. ٩. م : يترك.

و محصّل تقرير السؤال: إنّ الأفعال الصادرة من العبد إن وجب أن يكون مطابقةً للعالم العقلي و هذا هو القدر فلِمَ يعاقبون على ذلك؟

و في جوابه طرائق:

الطريقة الأولى: طريقة الحكماء، وهي أنّ العقاب لازمٌ من لوازم أفعالهم، ففعلهم هو سببٌ له. وهذا كالمرض، فإنّ الإنسان لمّا احتاج إلى تناول الغذاء و تبقى عند كلّ هضم لطخة من الفضلات عبد عنه عند الإنسان من لطخات فضلات الهضوم مادّة كثيرة ودينة، حتى إذا أثرت الحرارة الغريبة فيها اشتعلت وحدثت الحمى او انصبّت إلى عضو فتورّم الى غير ذلك.

فكذلك حال العقاب، فإنّ الإنسان إذا فعل أفعالاً رديئةً تنتقش في النفس بحسب كلّ فعل ملكة رديئة متعددة، لكن مادامت متعلّقة بالبدن كأنّها ذاهلة عنها. حتى إذا فارقت البدن تأذّت بها تأذّياً عظيماً. فالعقاب إنّما هو لازمٌ للأفعال المذمومة وارد على النفس منها لا من خارج، و هو ﴿ قَارُ اللّهِ المُوقَدَةُ اللّهِ عَلَى النّف من عَلَى النّف منها لا من خارج كما أنباً عنه الكتب التي تَطلّعُ عَلَى الأفيدة ﴾ (٧/٤٠١). و أمّا العقاب الوارد من خارج كما أنباً عنه الكتب الآلهية فإنْ أوّل رجع إلى الأوّل، و إن لم يأوّل توقّف القول السه على اشبات المعاد الجسماني.

و حينتنولو سُئِل و قيل: لِمَ يُعاقب؟ فإنَّ أريد أنَّ غرض الله \_ تعالى \_ من العقاب أي شيء هو؟ سقط السؤال، لأنَّ أفعاله \_ تعالى \_ منزّهة عن الأغراض؛ و إنَّ كان السؤال عن سبب العقاب فجوابه ظاهر، و هو أنّه لمّا ارتكب الأفعال المنهيّة عاقبه الله \_ تعالى .. على عصيانه.

نعما يرد السؤال على وجةٍ وجيهٍ،و هو أنّ اللّه تعالى ١٢ خيّرٌ محضٌ بالذات و العقوية شرُّ محضٌ، /SB33/ فكيف صدرت من اللّه \_ تعالى \_ ؟

| ١. م : لقدير،      | ۲. م : البقل.   | ٣. ق : إذا .           |
|--------------------|-----------------|------------------------|
| غ. + ر.            | ه. مُّ : الضيء  | ٦. ج : فورم.           |
| ٧. س،من : . رديلة. | هرم: الإمام.    | ٩. سَهج : الأَفْعَالَ، |
| ١٠٠ م: بالموقدة.   | ٦١. م : القبول. | ١٢. س :- تعالى.        |

وجواب الشيخ عن هذا الوجه و تحرير جوابه أن يقال: لما كانت النفس الإنسانية في علم الباري قابلة للكمالات و كانت الحكمة العالية اقتضت افاضة تلك الكمالات لكن بحسب استعدادات يحصل لها من أفاعليها، و كان فيها قوى يمنعها من تلك الأفاعيل الي اقاعيل تضادها، قدّر تكليفاً و تخويفاً يكون من أسباب ارادته الأفعال الجميلة. و لما كان الوفاء بذلك التخويف أيضاً من أسباب ذلك مؤكّداً له و الوفاء بالتخويف العقوبة لاجرم صار العقوبة سبباً من أسباب إرادة الأفاعيل الجميلة غاية ما في الباب أنّ العقوبة يكون شرّاً بالقياس إلى الشخص المعذّب، لكنّها لمّا كانت سبباً لكمالات سائر النفوس لم يكون شرّاً بالقياس إلى الشخص المعذّب، لكنّها لمّا كانت سبباً لكمالات سائر النفوس لم يلتفت إلى ذلك، فإنّ ترك الخير الكثير لأجل الشرّ اليسير شرّاً كثيرًا.

ثمّ لمّا لم "يكن بدّ من أن يكون لذلك التكليف شارعٌ و حافظٌ بعث الأنبياء و الرسل لذلك. فهذه كلّها أسبابٌ لصدور الفعل الخير من النفس الإنسانية و هذاكما أنّ الهيولي لمّا كانت مستعدّة للصور في العلم الأزلى خلق فلك غير منقطع الحركة يختلف حال الهيولي مبسب اختلاف حركاته و أوضاعه، فيفيض من المبدأ الفياض صورة صورة وحال النفس الإنسانية هكذا.

الطريقة الثانية: طريقة المعتزلة، وهي أنّ الله \_ تعالى \_ كلّف العباد لأنّ صلاح حالهم في التكليف، و وعدهم على الطاعة و أوعدهم على المعصية لأنّ ذلك الوعد و الأيعاد لطفّ من الله تعالى ' يقرّبهم إلى الطاعة و تجنّبهم عن المعصية، ثمّ إنّه يجب عليه الإثابة على الطاعات، إذ ' الإخلال به قبح ' ظلم، و أمّا العقاب فحسن أيضاً لارتكابهم المعاصى.

فإذا قيل لهم: لِمَ يعذّبون؟ قالوا: لأنهم ارتكبوا المعاصي؛ و إذا قيل لهم ١٣: لِمَ أرتكبوا المعاصي؟

| ١. م : نفس.      | ۲. م :فكانت.  | ۲٫ ص : آي.         |
|------------------|---------------|--------------------|
| غ. س،ص : إرادية. | ه. ص ندلم،    | ٦. س : ـ أن يكون ل |
| ۷. می :. حال.    | ٨. ج :الحركة، | ٩. ص : ـ من.       |
| ۱۰، م : ـ تعالى، | ۱۱، ص تأو.    | ۲۲. م :+ ق         |
| ۱۲. م : لهم.     |               |                    |

قالوا: لإرادتهم ذلك و إنّهم مختارون؛

و إذا قيل لهم: أليس ا يجب صدور المعصية عنهم حتّى يطابق علم الله \_ تعالى \_؟ أجابوا: بأنّ الله \_ تعالى \_كما علم وجود المعصية علم أنّ المعصية صدرت عنهم باختيارهم و إرادتهم [ ٤١] .

فعلم الله \_ تعالى \_ لاينافي اختيارهم.

الطريقة الثالثة: طريقة الأشاعرة، فإنهم لمّا ذهبوا إلى أنّ جميع الحوادث بل جميع الموجودات الممكنة من الله \_ تعالى \_ و هو سبب الكلّ، فإنْ قيل: فلِمَ العقاب؟ قالوا: إنْ كان المراد الغرض من العقاب، فلا غرض! و إنْ كان المراد سببه فهو الله \_ تعالى \_ ﴿ و لا يُشاَلُ عَمّا يَفْعُل ﴾ (٢١/٢٣)

فالتقدير على مذهبهم: خلق الله تعالى "جميع الأشياء؛ و عــلى مــذهب الحكــماء مطابقة الموجودات فيما لا يزال <sup>4</sup> للصور <sup>6</sup> الموجودة في العالم العقلي.

و لا بدّ لجميع المسلمين و لسائر الطوائف الإقرار بما ذهبوا إليه من معنى التقدير آ و القضاء، لأنّ الكلّ اتّفقوا على أنّ اللّه \_ تعالى \_ عالمٌ بجميع الموجودات من الأزل إلى الأبد و هو القضاء؛ و على النّ كلّ ما يوجد في عالم الحدوث هو على وفق علمه، و إلّا لزم جهله \_ تعالى .. عنه أن كلّ ما يوجد في عالم الحدوث هو على وفق علمه، و إلّا لزم جهله \_ تعالى .. عنه أن و هو القدر.

و هذا ما ذكره الشارح في مقدمة الجواب من السؤال الأوّل، من أنّ القدر على مذهب الحكماء غير القدر على مذهب الأشعرية ٩. و إنّما قدّم هذه المقدّمة ليظهر أنّ الأسباب مقدّرة على مذهب المحكماء ١٠ كما أنّ المسبّبات مقدّرة من بعد تمهيدها أشار إلى أمرين: أحدهما: الجواب عن السؤال الأوّل، وهو انّ ١١ فعل العبد ١٢ صادرٌ عنه و سببه قدرة العبد و ارادته، و من أسباب ارادته فعل الخير التخويف و العقاب، فهما من الأسباب المقدّرة لنظام العالم، كما أن فعل الخير مقدّرة.

| ۲۰ م :ـ تمالي.    | ٢. ج: الطريقة. | ۱. ص : ليست.               |
|-------------------|----------------|----------------------------|
| ٦. س : الغدر.     | ه. س : الصررة. | ٤. م : يزال.               |
| ٦. م : الأثباعرة. | ٨٠ م :. حند.   | ٧. ص،ق ; إلى.              |
| ١٢. م :الأوَّل.   | ١١.ج: دَأَنَّ. | 10. ص: ـ غير القدر الحماء. |

فإذا القيل: لمَّا كان فعل العبد مقدِّراً فَلِمَ العقاب؟ أو: لِمَ التخويف؟

قلنا: لأنّها من أسباب فعل؟ الخير الصادر عن العبد. و قد تبيّن أنّ التخويف مقدّمٌ في التقدير على العقاب، و لا محذور فيه "أصلاً.

و الآخر: إيطال جواب الإمام، فإنّ القول ببطلان تعليل القدر إنّما يصبحٌ على مذهب الأشاعرة إذ لا علَّة عندهم إلَّا اللَّه تعالى ؛، لا على مذهب الحكماء؛ فإنَّ كلَّ موجودٍ في القدر له علَّةً عندهم حتَّى ينتهي إلى منتهى العلل".

ع م ند تعالى.

٣. ق: منه.

تعليقات المحقّق الباغنُوي على متن المحاكميات (النمط السابع)

١. ما ذكره و إن كان ممّا يلائمه لفظ البدو و العود بناءً على آنّ ابتداء البدو من الأشرف و ابتداء العود من الأخسّ و كذا يلائمه قول الشارح فيما بعد: « لمّا كانت النفس الناطقة واقعةً في آخر مراتب العود ... »، لكن لايلائمه قول الشارح هيهنا حيث قال: « ينته من الجانبين إلى الهيولى »، فإنّه يقتضي أن يكون الأشرف من مراتب البدو في مقابل الاشرف من مراتب العود، و لا يخفى عليك أنّ كلّ واحدٍ من الاعتبارين جائزً ./DB29/

٢. نسخ المتن هيهنا مختلفة، ففي أكثر النسخ وقع هكذا: «بل يكون باقياً بسما هو مستفيد الوجود من الجواهر الباقية»، و ظاهر أنّ المراد به الكمالات الذاتية أي: الصور المعقولة، و مدار الشرح على هذه النسخة على ما يظهر من نقلها حيث قال و أتم مقصوده بقوله: «بل يكون باقياً بما هو مستفيد الوجود من الجواهر الباقية». و في بعضها هكذا: «بل يكون باقياً بما هو مبدأ الوجود من الجواهر العقلية »، و الظاهر أنّ مدار شرح الإمام على هذه النسخة. و لعلّ صاحب المحاكمات نظر إلى هذه النسخة على ما أشار إليها، فحكم بعدم انطباق الشرح على المتن، و بالاستدراك، و إلّا فلم يكن على النسخة الأولى على ما وقمت في نسخة الشارح و نقلها مخالفة للمتن و لااستدراك أصلاً.

و أمّا قوله: «فإنّ عدم الاحتياج في الكمالات إليه غير مفهوم من كونها ذات آلةٍ في الجسم»، فجوابه: إنّ عدم الاحتياج في الكمالات مطلقاً إليه و إنّ لم يفهم من كونها ذات آلةٍ في الجسم لكن عدم الاحتياج في الكمالات الذاتية يفهم من كمونها ذات آلةٍ في الجسم لكن عدم الاحتياج في الكمالات الذاتية يفهم من كمونها ذات آلةٍ في

الجسم، لأنّ الكمالات الذاتية ما لم تكن بالآلة فإذا كانت النفس ذات آلةٍ في الجسم و بملاقاتها بالجسم من حيث إنّ آلتها قائمة به ففي الكمالات الّتي لا يحتاج فيها إلى الآلة لا يحتاج إلى الجسم؛ و هو ظاهرٌ.

٣. ما سلف في الفصل المتقدّم أنّ النفس باقية بعد خراب البدن مع تعقّلاتها على ما تدلّ عليه النسخة الّتي نقلها الشارح، على ما بينًا، لامجرّد بقاء النفس على ما تدلّ عليه النسخة الأخرى، و الّذي كرّر، الآن بعض ما سلف و هو بقاء التعقّلات. و أراد بـزيادة الفائدة أنّ بقاء التعقّل غير محتاجةٍ إلى الفائدة أنّ بقاء التعقّل غير محتاجةٍ إلى الآلة، و هيهنا قد كرّر ذلك و زاد عليه؛ أنّ النفس قد استفادت ملكة الاتّـصال بالعقل، فلايضرّها فقدان الآلات.

و لا يخفى أن كلام الشارح ظاهر الانطباق على ما قرّرنا، و حينئذ لا يرد عليه ما ذكره بقوله: «أقول... إلى آخره ». و لعل الباعث له على حمل كلام الشارح هيهنا على أنّه جعل الدعوى بقاء النفس مع التعقّلات قول الشارح: « لا يضرّها في بقائها في نفسها و لافي بقائها على كما لاتها الذاتية »، و هذا وهم من كلامه، لأنّ هذا إنّما ذكر في ذيل الفائدة الزائدة، و لوكان الأمركما زعمه ينبغي أن يذكره في ذيل قوله: « تكرارٌ لما سلف ».

فالوجد أنَّ هذا الكلام من الشارح وقع استطراداً و توطئةً لبقاء الكمالات. و القرينة على ما ذكرنا أنَّه لم يتعرّض له في الاستدلال، بل إنَّما استدل على بقاء الكمالات فقط؛ فتأمَّل !

عنى كلام الشيخ هذا: إنّه لايدل كون قوّة التعقل يختل باختلال الآلة عملى أن
 يكون التعقل لابنفسها، بل بالآلة.

و الحاصل: إنّ استثناء عين التالي و هو أنّ قوّة التعقّل يختلّ باختلال الآلة على ما قرّره صاحب المحاكمات نفسه، و قد عبّر عنه الشيخ بقوله: « يعرض لها مع كمال الآلة كلالٌ لا ينتج » لا يستلزم عين المقدّم و هو كون التعقّل بالالة، و قد عبّر عنه الشيخ بـ قوله: « لا يكون لها فعلٌ بنفسها » فهذا الكلام راجعٌ إلى ما ذكره أنّ استثناء عين التالي لا ينتج عين المقدّم. وكلام الشارح ناظرٌ إلى هذا القول، وكان تقريره؛ فإنّ حاصل قوله: « لوكان عدم

كلال النفس في تعقّلها... إلى آخره »: إنّه لوكان استثناء نقيض التالي منتجاً لنقيض المقدّم كان استثناء عين التالي منتجاً لعين المقدّم، وكان الجواب الجواب بعينه.

و بما ذكرها ظهر اندفاع الاضطراب عن كلام الشيخ و عدم الانطباق على المتن من كلام الشارح، على أن كلام الشارح لمّا كان موافقاً لقوله: و ليس إذا كان يعرض لها مع كلال الآلة كلال يجب أن لا يكون لها فعل ينفسها، و إنْ كان هذا القول غير ملائم للقول الآخر من المتن. فلاوجه للإيراد عليه بأنّ كلامه غير منطبقٍ على المتن مطلقاً؛ فـتأمّل اDA30/

ه. ليس المراد بالقوى الحيوانية:القوى القائمة بالأرواح من المدركه و المحرّكة، لانها كمالاتُ ثانيةٌ، و قد فسّرها الشارح بالكمال الأوّل. بل المراد بها الفصل المقوّم للحيوان؛ أو ما هو مبدأ فصله من حيث هو مبدأ فصله؛ و ليس شيءٌ منها بعرض بل كان جوهراً داخلا في حقيقة الحيوان. و قد تقرّر في موضعه أنّ الجزء لا يكون مختلف الحصول بالزيادة و النقصان و غيرهما بالقياس إلى ما هو جزئه.

و قد تخصّ الدعوى بالجزء المحمول فيقال: الذاتي ليس مقولاً بالتشكيك.

٦. الكمال الأوّل لمّا لم يختلف بالزيادة و النقصان كان المعتبر فيه حسداً واحمداً لا يختلف أيضاً؛ و أمّا الكمال الثاني فلمّا كان يختلف زيادة و نقصاناً كان المعتبر فيه مختلفاً، لأنّ وحدة المعلول و اختلافه تابع لوحدة العلّة و اختلافها؛ و بالجملة القوّة الحالّة في الجسم تابعة له في الزيادة و النقصان و في الشدّة و الضعف. نعم ا قد لا يحسّ بالضعف لقلّته. و أمّا أنّها لم يضعف بضعف الجسم فغير معقولٍ؛ فليتأمّل ا

٧. فيه نظر الأن هذا أيضاً لازم من الحجة، لأن المراد من الآلة المنفية عن النفس في تعقّلها هي الجسمانية، و الآلة في التعقّل إذا كانت جسمانية و يحصل لها الكلال بتكرار الأفاعيل يحصل ضعف و فتور في التعقّل لامحالة و إن كان العاقل مجرّداً، و إلى مثل ذلك أشار الشارح حيث قال: « لأنّ العاقلة إذا كان تعقّلها بمعونة من المفكّرة الّتي هي قوّة بدنية فقد يضعف عن التعقّل لالذاتها، لكن يضعف معاونها ».

٨ فيه بحثًا أمّا أوّلاً: فلأنّ الغرض من إثبات كون التعقّل ليس بالآلة الجسمانية بقاء

تعقّلات النفس حين التجرّد عن البدن و الالة. و ليس المقصود بقاء بعض تعقّلات النفس بل المقصود أنّ جميع الكمالات الذاتية لها باقية معها؛ و لذا قال الشارح في صدر النمط؛ «يريد أن يبيّن في هذا النمط وجوب بقاء النفوس الإنسانية بعد تجرّدها عن الأبدان مع ما تقرّر فيها من المعقولات»؛ و قال الشيخ: «بل يكون باقياً بما هو مستفيد الوجود من الجواهر الباقية»؛ فإنّ كلمة «ما » في الموضعين يورث العموم.

فإنْ قلت: إذا ثبت أنّ بعض تعقّلاتها ليس بالآلة تسبت أنّ الكلل ليس بمها، إذ يملم بالوجدان عدم الفرق بين تعقّلِ و تعقّلِ في ذلك؛

قلت: بعد تسليم صحّة ما ذكرت كان هذا تقريراً آخر في الجواب.

و أمّا ثانياً: فلأنّ خلاصة اعتراض الإمام لم يندفع بهذا أصلاً، لأنّه لم يبعل الجسم آلة في تعقّل النفس، بل جعله شرطاً في تعقّلها. وحينئذ يمكن أن يقال: على تقدير كون النفس مجرّدة يجوز أن يكون تعقّلها مشروطاً بتعقّلها بالبدن، لاعلى أن يكون آلة حقيقة حتى يتوجّه أنّ الآلة تصير واسطة بين المدرك و بين نفسها أو إدراكاتها و بين المدرك و نفس المدرك، بل على أن يكون تعقّلها لنفسها مثلا مشروطاً بتعلّقها بالبدن. لابدّ لنفي ذلك من دليل؛ فتأمّل ا

٩. يمكن أن يقال: بمجرّد إبطال القسم الثالث و هو أن يكون التعقّل قد يكون و قد لايكون و إنْ ظهر صحّة الشرطية وكان يترتّب المنفصلة المركّبة من الجزئين على المقدّم إلّا أن ذكر «كون التعقّل حينئذ بالصورة المستمرّة... إلى قوله: أو لا يحتمل التعقّل» لبيان كيفية ترتّب التالي المذكور على المقدّم، و تفصيل أنّ أيّ جزءًا من جرئي المنفصلة المذكورة كيف يتحقّق و على أيّ تقدير يقع.

و أنت إذا تأمّلت علمت أنّ هذا الكلام من الشيخ في تقريره أيضاً لايكون إلّا كذلك. /DB30/

 و التغاير بينهما في هذا التوجيه مع أحد شقّي التريد

و أمّا الثاني: فلأنّ على هذا التوجيه كان قول الشيخ: «فإنّ استأنفت... إلى قوله: فهو غير الصورة الّتي لم يزل له في مادّته لمادّته بالعدد» مستدركاً. فالرجوع إلى الحقّ خيرً؛ فليتأمّل فيه!

١١. فيه نظرٌ بعدا أمّا أوّلاً: فلجواز أن يكون محل القوّة العاقلة هو الجسم المركّب من المادّة و الصورة. فعلى تقدير تعقّل الصورة الجسمية إنّما يلزم حلول إحدى الصورتين و هي العقلية في المجموع المركّب، و الأخرى في المادّة؛ فلا يجتمعان في محل واحدٍ؛ و أمّا ثانياً: فلأن إحدى الصورتين موجودة بوجود ظلّي و الأخرى موجودة بوجود عيني، فيحصل الامتياز. و اجتماع الميلين إنّما يستحيل لفقد الامتياز بين الاثنين، فإذا حصل الامتياز فلااستحالة فيه؛ فتأمّل!

١٢. لا يخفى على العارف بصناعة الكلام أن ذكر العلارة بعد الجواب عن الإيراد إشارة الله على على الإيراد إشارة الله على جواب سؤالٍ مقدر لا يحتمله أسلوب الكلام!
 أقول: فالحق أنّه جواب آخر، تقريره أن يقال: للصورة العقلية اعتباران:

أحدهما: من حيث إنّه صورة حالة في النفس و بهذا الاعتبار يكون علماً و عرضاً و ثانيهما: من حيث هي لابشرط شيء و بهذا الاعتبار يكون معلوماً و جوهراً. و معلوم أنها مأخوذة بالاعتبار الأوّل مغايرة بالمهيّة نفسها ماخوذة بالاعتبار الثاني، كما أنّ البنّاء من حيث إنّه بنّاء له حقيقة هي الإنسان مع وصف البنّاء، و مغايرة لحقيقته من حيث إنّه إنسانٌ. فالصورة العقلية من حيث إنّها عرض مغايرة بالحقيقة لنفسها من حيث إنّها جوهرٌ. وكما أنّها بالاعتبار الأوّل موجودٌ في العقل فلا شكّ أنّها بالاعتبار الثاني موجودٌ في العقل فلا شكّ أنّها بالاعتبار الثاني موجودٌ في العرض مخالفٌ للجوهر من حيث هما عرضٌ و جوهرٌ بالمهيّة. فهذا هو المراد من قولهم؛ «على مذهب التحقيق» و هو حصول عرضٌ و جوهرٌ بالمهيّة. فهذا هو المراد من قولهم؛ «على مذهب التحقيق» و هو حصول عرضٌ منتحدٌ بالمهيّة مع المعلوم الذي هو جوهرٌ من حيث إنّه معلومٌ؛ فتأمّل جدّاً علمٌ و عرضٌ متحدٌ بالمهيّة مع المعلوم الذي هو جوهرٌ من حيث إنّه معلومٌ؛ فتأمّل جدّاً فإنّه من غوامض الشرح !

17. كلام الشارح المحقّق مبنيَّ على أن جعل المعقول الصورة الجسمية حتّى يـلزم اجتماع المثلين في محلٍّ واحدٍ على ما ذكره صاحب المحاكمات و لهذا عبّر عنها بلفظ الصورة؛ و لوكان المعقول هو الجسم المركّب من الهيولي و الصورة لعبر عنه بالجسم المركّب.

و أمّا أنّ هذا لم يطابق ما ذكره الإمام فنقول: أوما الشارح إلى تخطئة الإمام في جعل المعقول هو الجسم، فهذا منه تعييرٌ للإمام حيث لم يجعل المعقول الصورة الجسمية بلل جعل الجسم على ما هو الظاهر من كلامه، إذ الظاهر إنّ محلّ القوّة العاقلة هو الجسم دون الصورة، و لو قال المحاكم: لعلّ محلّها هو الصورة الجسمية و حينئذ لا يلزم حلول المثلين في محلّ، بل حلول أحد المثلين في الآخر؛ فنقول: قد صرّح الشارح بأنّ المراد بالحلول هيهنا المقارنة، و لاشكّ في أنّ الصورة المحالّة في القوّة العاقلة الحالّة في الصورة الجسمية الحالة في الهيولى و الصورة الأخرى أيضاً حالةً فيها، فيلزم اجستماع المثلين في محلّ واحدٍ.

اقول: نعم ا يرد على كلام الشارح أنّ ما ثبت امتناعه هو حلول مثلين في محلَّ واحدٍ حقيقةً، لامجرّد مقارنتها لثالثٍ؛ إذ بمجرّد مقارنتها لشالثٍ لايـرتفع الاثـنينية بـالكلّية. /DA31/ كيف لا و قد تغايرا باعتبار المحلّ القريب؟! و ذلك يكفى للامتياز.

و لو سلّم أنّ المراد بالحلول مجرّد المقارنة فلاشك أنّ مقارنة الصورة العقلية للـقوّة العاقلة مقارنة مقارنة قريبة و لمحلّ الصورة الأخرى مقارنة بعيدة، و مقارنة الصورة الأخرى المحلّها مقارنة قريبة و بهذا القدر يتحقّق الامتياز، فإنّ المقارن القريب لإحدى الصورتين غير المقارن القريب للأخرى.

15. هذا إنّما يصح إذا أريد بالمحلّ ما هو أعمّ من المحلّ الحقيقي و المحلّ بالعرض، فإنّ محلّ المحلّ ليس محلّا للحالّ حقيقة، بل إنّما يقال له: محلّ بعيدٌ له و محلّ بالعرض له. ألاترى أنّ السرعة الحالّة في الحركة الحالّة في الجسم؟ إذ ليست حالّة حقيقة في الجسم؟ إذ ليست نعتاً له حقيقة ، بل إنّما هي نعتُ للحركة. و لاشكّ أنّ الكلام فيما هو محلّ للشيء حقيقة ، إذ الممتنع اجتماع المثلين فيما هو محلّ لهما حقيقة ، إذ الممتنع اجتماع المثلين فيما هو محلّ لهما حقيقة ، إذ لوكان المحلّ محلّ

أحدهما حقيقةً دون الآخر يحصل الامتياز.

ثمّ هذا الكلام من الشارح: و هو إنّ المراد من الحلول هيهنا هو المقارنة إشارة منه إلى أنّ الصورة العقلية ليست لها حلولٌ و قيامٌ بالنسبة إلى الذهن، بل هي حاصلةٌ فيه لا قائمةٌ به، و فرقٌ بين القيام بالشيء و الحصول فيه، و لهذا لم يتّصف الذهن بالأشياء المتعقّلة له؛ فتأمّل!

١٥. حاصله: أنّه فرق بين العلم و الملاحظة بمعنى الالتفات من النفس إلى ذلك الشيء
فإنّ الأمور المذهول عنها المخزونة صورها في الخزانة معلومة موجودة في الذهن مع أنّ
النفس لم يكن ملتفتاً إليها؛ هذا.

لكن الظاهر أنّ الشيء ما لم يحصل في القوّة المدركة لم يتحقّق العلم به بالفعل. نعم ا عند هذا كان العلم بالقوّة، لكن إذا حصل في القوّة المدركة تحقّق العلم و إنْ لم يتحقّق الالتفات من النفس إليه؛ هذا في العلم الحصولي؛

و أمّا في العلم الحضوري فيكفي فيه حضور المعلوم عند العالم و وجوده عنده.

و بعضهم اشترط الالتفات من النفس إليه؛ و النظر الذي أورده صاحب المحاكمات ناظرٌ إليه.

١٦. ظاهره إنّه إيرادٌ على الشارح حيث قال: « هذا مبتدأ احتجاجه».

و جوابه: إنّ مراد الشارح أنّ هذا هو ابتداء احتجاجه الّذي ذكره في مقام إعادة إكمال الكلام على ما ذكره، لأنّ قوله: «فاعلم من هذا أنّ الجوهر العاقل منّا له أن يعقل بذاته» نتيجةً للحجج المذكورة و ليس ابتداء هذه الحجّة. فابتداء الحجّة الّتي دعا إليها في بيان المطلوب من قوله: «و لانّه أصلٌ فلن يكون مركّباً»... إلى آخره؛ و ليس مراده إنّ هذا ابتداء الاحتجاج على الاطلاق. كيف و هو قد صرّح في أوّل الفصل بأنّه قد سبق الحجّة عليه.

17. لا يخفى عليك أنّ اختلاف المحلّ و الموضوع لا يلزم من مجرّد المغايرة بين الأمرين، بل إنّما يلزم من التقابل بين الأمرين؛ فلا يصحّ التقريب المذكور في الشرح بقوله: «فإذن هما لامرين مختلفين». و لعدم لزوم هذا الإبراد اللازم على جعل «الفاء» للتفريع عدل صاحب المحكمات عن الظاهر و حملها على مجرّد التعقيب، و أشار إليه بلفظ

«الثاني»، و صرّح بانّه لم يذكر عليه دليلاً؛ إذ لو كان متفرّعاً على ماسبقه لكان دليله مذكوراً.

١٨. فيه بحث؛ إذ سيأتي في جواب السؤال الذي يذكره أنّ محلّ قوّة فساد الصور و الأعراض هو المواد و الموضوعات؛ و ذلك لأنّ المراد من الفساد هو زوال الوجود /DB31/عن الغير الذي هو المادّة، لازوال وجوده في نفسه.

١٩. هذا النظر واردً على هذا التقرير، و ما سيجيء في جواب السؤال الذي يذكره ينافي هذا: و هو كون محل قوّة النساد هو بعينه موصوف بالفساد، إذ قد تحقّق هناك أنّ محلّ قوّة فساد الصور و الأعراض المواد و الموضوعات، دون أنفسها الموصوفة بالفساد.

و الصواب أن يقال في تقرير كون محل قوّة الفساد مغائراً لمحلّ البقاء: أنّ حدوث الفساد و العدم كحدوث الوجود مسبوق بالإمكان، و المراد «بالإمكان»: الإمكان الاستعدادي، فلم يكن قائماً بنفس ذلك الشيء الفاسد؛ فلابدّ أنْ يكون قائماً بما يتعلّق بذلك الشيء و هو مادّته. و حينئذٍ يندفع جميع ما ذكر، و بقي الكلام في ثبوت هذا الإمكان؛ فتأمّل!

٢٠ لا يخفى على من له أدنى مسكة أنّ السؤال المذكور لم يندفع بهذا؛ لأنّ السؤال المذكور إيرادٌ على الدليل الذي سبق من الشارح و أشار إليه بقوله: «لما مرّ »، و ماذكره دليلٌ آخر مستقلٌ؛ فتأمّل ا

٢١. فيه نظرًا لأنّ القيام بالذات المعتبر في النفس أن لايكون قائماً بمحلّ أصلاً، أو لايكون قائماً بمحلّ أصلاً، أو لا يكون قائماً بمحلّ جسماني؛ لا أن لا يتقوّم بشيء أصلاً. كيف و الممكن لابدّ أن يتقوّم بالعلّة لامحالة ا

بل نقول: لا معنى للنفس إلا جوهر مجرد عن المادة ذاتاً مفتقراً إليها فعلاً، و هذا هو المعنى المستفاد من تقسيم الجوهر إلى أقسامه. و لم يؤخذ في تعريفه عدم قيامه بالمحل مطلقاً و إن كان مجرداً، و لا أنه غير متقوم بالحال أصلاً، بل يكفي كونه غير جسم و لاجسماني و إن كان في الواقع كذلك.

٢٢. ترُّد على الشارح مؤاخذة تقريرها: إنَّ الأصل في المشهور بمعنى البسيط على ما

يشعر به قول الشيخ هيهنا: « فإنْ أخذت لا على أنّها أصلٌ بل كالمركّب»... إلى آخره؛ و لم لم يقل: بل كالمركّب أو الحالّ. فالحقّ أن يحمل عليه موافقاً للمشهور و مطابقاً لمتن الكتاب حتّى يتوجّه النقض بالصور و الأعراض على ما أورده الشيخ. و على ما قرره الشارح لاوجه لورود النقض أصلاً. نعم! تقرير الدليل بعد جواب النقض ماذكره الشارح. ٣٣. تخصيص الحركة بالحركة في الكيف مع أنّ الكلام في زوال الصورة و حدوث صورةٍ أخرى سهوً ! اللّهمّ إلّا أن يقال: عند زوال الصورة ر حدوث أخرى تزول كيفيةً و تحدث كيفيةً أخرى، و هو المراد بالحركة في الكيف.

۲۶. لايقال: الكلام على فرض زوال الصورة و فسادها، فإذا كانت تقسيمه لمحلّها يلزم فساد محلّها، لكن محلّها لايقبل الفساد على ما ثبت؛

لانًا نقول: عند زوال صورةٍ تحدث صورةً أخرى بدلها، و قوام الهيولي المجرّدة بإحدى صورةٍ من هذه الصوركما في الصورة الجسمية و الهيولي الجسمية.

أقول: لو ثبت أنَّ محل قوَّة الفساد لا يكون إلَّا جسماً أو جسمانياً يكفي في دفع كلام الإمام بل يكفي في أصل الدعوى: و لاحاجة إلى الترديدات الَّتي ذكرها و إيطال الشقوق المذكورة فيها.

و الصواب أن يدفع اعتراض الإمام بما أشرنا إليه، و هو: إنّه لو كانت النفس مركّبةً من حالٌ و محلٌ يكون ذلك المحلّ عاقلاً، لأنّه قائمٌ بنفسه أي: لا بمحلّه، و قد ثبت في النمط الثالث أنّ كلّ جوهر مجرّد غيره قائمٌ بمحلٌ عاقلٍ؛ و ظاهرٌ أنّه ليس بعقلٍ لأنّ كما لاته موقوفةٌ على البدن، فيكون نفساً، و قد فرض جزئها؛ هذا خلفًا و لاحاجة إلى إبطال أنّ تقوّمه و وجوده بالحال لإثبات كونه نفساً، لأنّ القيام بالذات اللازم في كون المجرّد عاقلاً عدم قيامه بالمحلّ لاعدم تقوّمه بالغير مطلقاً، ضرورة تقوّم المحكن بالعلّة؛ فتأمّل ؟

٢٥. هذا الكلام منه يدل على أن مدار اندفاع دليلهم و الجواب عنه على ما يذكره على الفرق بين إمكان الحدوث و إمكان الفساد في أن إمكان الحدوث يستدعي السادة و إمكان الفساد لايستدعيها.

و ذلك كما ترى اكيف و مدار الدليل المذكور على عدم فساد النفس؟! على ما مرّ. على أنّ إمكان الفساد كإمكان الحدوث يستدعي المادّة.

بل الجواب المطابق لأصولهم أن يقال: البدن جائزٌ أن يكون محلّ إمكـــان حـــدوث النفس و لايجوز أن يكون محلّ إمكان فسادها على ما ذكره الشارح مشروحاً.

أمّا أنّه على تقدير حدوث النفس يكون النفس ذات مادّةٍ فجوابه إنّه لا محذور في كون النفس ذات مادّةٍ غير قائمةٍ بها و لاحالةٍ فيها بل لها علاقة معها علاقة التدبّر و التصرّف. فمنشأ قولهم بقدم النفس على ما قرّرنا توهمهم أنّ إمكان الحدوث لابدّ أن يقوم بما هو مادّة الحادث كما أنّ إمكان الفساد كذلك. و لمّا لم تكن للنفس مادّة يقوم بها إمكان فسادها كذلك لا يجوز أن تكون لها مادّة يقوم بها إمكان حدوثها.

و الجواب: أنّ للنفس مادّة بالمعنى الأعمّ، و تلك المادّة و إنْ لم تصلح أن تكون محلّ إمكان الفساد لانّها بهذا الاعتبار كانت مبايناً لها أجنبياً عنها لكن يصلح أن يكون محلّ إمكان الحدوث على ما قرّره الشارح.

٢٦. لو سلّم احتياجها في زمان البقاء إلى البدن في تعلّقها لم يكن فيه فسادً، إذ معنى كون النفس عاقلةً لذواتها أنّ تعقّلها ليس بالآلة بمعنى أنّ الصورة المعتولة ترتسم فيها لا في آلتها. و أمّا أنّ وجودها مشروط بأمر ذي مادّةٍ و كذا بقائها و من هذه الجهة يتوقّف تعقّلها عليها أيضاً، فممّا لا دليل على نفيه.

قلت: قد مرّ انّ النفس بعد التجريد عن البدن يبقى بذاتها و تعقّلاتها، فلابدٌ من القول بالفرق بين علّة الحدوث و علّة البقاء على ماذكره؛ فتأمّل!

٢٧. هذه اللفظة تُقرأ مشدّدة على أن يكون اسم مفعول من التصيير، إذ لا شبهة في أنّ التصيير نصب الاسمين الواقعين في خبره و كان معنى قولنا: «صيّر اللّه زيداً عالماً» في قوّة قولهم: «جعل اللّه زيداً عالماً». فإمّا أن يقال: إنّه بمعنى الجعل المتعدّي إلى مفعولين، أو يقال: إنّ أصله صار زيدٌ عالماً، فبتضعيف العين صار متعدّياً، فالمنصوب الثاني كان خبره و المنصوب الأوّل كان اسمه صار مفعوله حينئذٍ؛ قال ابن الراوندي:

«كَمْ عَاقِلٍ عَاقِلٍ أَعْنَتُمذَاهِبُهُ وجَاهِلٍ جَاهِلٍ تَلْقَاهُ مَرزُوقاً

هذا الذي ترك الأوهستام حائسيرة وصديّر التمايّم النبخرير زنديقماً» فالمصير هيهنا اسم مفعولي أسند إلى مفعوله الذي كان اسمه، و هو الصائر؛ و «إيّاه» خبره، أو مفعوله الثاني و هو المصير إليه. و المصير في هذا المقام إذاً وقع صفة الأولى كما في قوله: «فقد بطل كون الأوّل بالغرض ثانياً». و «مصيراً إيّاه» كان وصفاً بحاله و إنْ وقع صفة للثاني كما في قول الشيخ: «إنْ كان المعدوم ثانياً و مصيراً إيّاه»، كان وصفاً بحال المتعلّق إذ يصدق على الثانى أنّه ممّا يصير الأوّل إيّاه

ر العبارة الَّتي بدّل عبارة الشيخ إليها من هذا القبيل، فإنّ الصائر الّذي هو الأوّل وقع صفةً للثاني.

و بعد ماقرّرنا ظهر انعكاس تشنيعه على الشارح و الشيخ، و يظهر أيضاً أنّ ما أورده بقوله: «فإنّ قلت المفروض أنّ الأوّل»... إلى آخره مندفع، و لاحاجة في دفعه إلى التكلّف الذي ارتكبه، ﴿فَاسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ ﴾

۲۸. هذا الكلام منه يدل على أن العلم المتعلق بالموجود الخارجي منحصر في الفعلي الماء عندا الكلام منه يدل على أن العلم المتعلق بالموجود الخارجي منحصر في الفعلي و الانفعالي. و ليس كذلك! لأنه إذا عمل شيئاً أحد سبقه أحد لكن لم ير فد ليس لم يسمعه و الحاصل أنه لم يؤخذ منه فلاشك في أنه يحصل له علم بهذا العمل و هو ليس بفعلي و لا انفعالي.

فَإِنْ قلت: بل هو فعليّ بالنسبة إلى هذا العمل الجزئي الصادر عند؛

فنتول: بعد الإغماض عن عدم ملائمته لكلام الشارح حسيث قبال: «عدملاً غيريباً لم يسبقه أحد إلى ذلك» و عن أنّ هذا العلم علمٌ تعتّليٌ متعلّقٌ بمهيّة هذا العدل و ليس بفعلي و لا انفعالي بالنسبة إلى مهيّتها و حقيقتها: انّا نفرض أنّه ادرك هذا العمل من غيره أخذه من غيره و لم يعمل به، فهذا العلم ليس بفعلي و لا انفعالي سواءٌ فرض أنّ من سبقه عملٌ بمثله أو لا.

ثمّ لا يخفى عليك أنّ علم العقول إنّما يكون فعلياً بالقياس إلى ما تحتها من الأمور المستندة إليها لامطلقاً؛ وحيئلذٍ لا يكون فرقٌ بيئهم و بيننا في أنّ بعض علومهم و علومنا فعليٌ و بعضها إنفعالي، إلّا أنّ الفعلي منهم أكثر من الانفعالي و فينا بالعكس؛ فتأمّل!

٢٩. لا يخفى أنّ عبارة «الا يجاب» و «الاقتضاء» متساويان في أنّ ظاهرهما العلّية، و
 لا يصح في الصورة الّتي ذكرها و في أنّه يمكن تأويلهما بمعنى الاستلزام؛ فتغيير العبارة ليس لذلك.

٣٠. كونه \_ تعالى \_ عالماً بذاته من جميع الوجوه وكذا بالعقول المفارقة كذلك يمكن إثباته بما مرّ أنّ كلّ مجرّدٍ يمكن أن يكون معقولاً؛ و ذلك لأنّ صفات السبدأ و وجوء اعتباراته وكذا صفات العقول و اعتباراتها أمورٌ مجرّدةٌ عن المادّة، فيمكن أن يكون معقولاً؛ و قد ثبت أنّ ما يمكن للواجب يحصل له بالفعل، فيلزم شمول علمه بها.

هذا على تقدير تسليم أنّ مراد الشارح من العلم التامّ بالعلّة التامّة هو العلم بـجميع جوهها.

و الحق أنّ مراد، رحمه الله حينه إلى العلم التمام بالعلم المسام المسلة السامة العلم بذات العلم بخصوصها، إذ لاشك أنّ بمجرّد العلم بالنار بعنوان أنّها عنصرٌ لايلزم العلم بآشارها من الاضائة و الاحراق؛ فقيد النام في العلم بالعلّة النامّة لازمٌ كما فعله الشارح، و لايكتفي بإيراد قيد النام في وصف العلّة كما فعله صاحب المحاكمات.

ثمّ نقول: بناء كلامه رحمه اللّه على أنّ العلم إذا تعلّق بذات العلّة التامّة بخصوصها كان مستلزماً للعلم بما هو وصف لها و هو كونها مستلزمة للمعلول بخصوصه، فيستلزم العلم بخصوصية المعلول. وأمّا المعلول فلمّا لم يستلزم خصوصية العلّة فالوصف اللازم له الّذي لابدّ في تعلّقها من تعلّقه هو كونه مستلزماً نعلّةٍ مّا فلهذا لم يستلزم العلم بخصوصية المعلول العلم بخصوصية العلّة و معيّتها و ليس مراده بكون العلم بالعلّة لايتمّ إلّا إذا علم كونها مستلزمةً: إنّ هذا العلم داخلٌ في العلم التامّ بالعلّة على ما توهّمه العبارة، بل إنّ هذا العلم من روادفه، فكأنّه من تتمّته، فأنّ إطلاق التتمّة على الرديف و التابع متعارف.

و التفصيل أنّه لوكانت العلّية باعتبار المهيّة فالعلم بمهيّة العلّة بخصوصها يستلزم العلم بمعلولها بهذا الاعتبار؛ و إنْ كان بحسب الوجود الخارجي فالعلم بمهيّة العلّة من حيث إنّها موجودة في الخارج مستلزمة للعلم بمهيّة المعلول؛ وكذا في الذهني،

٣١. ليس كذلك! أمَّا أوَّلاً: فلبعد المرجع على هذا التوجيه و قربه على توجيه الشارح؛

و أمّا ثانياً: فلأنه على هذا التوجيه كان ينبغي أن يقول الشيخ: «و لما بعدها». و مع ذلك فعلى هذا كان حال ادراك العقول أنفسها مهملاً في الكلام غير مبيّن، بخلاف تموجيه الشارح، إذ ما بعد الأوّل يتناول نفسها. و الإمام لمّا تعرّض في شرح كلام الشيخ لحديث كون العقول عالمةً بذواتها لكن جعله من ذواتها لا من ذات /A33/المبدأ علم أنه جعل ضمير «منه» للعقل؛ ففيه تفكيك الضمير.

ثمّ الباعث له على ذلك الإيماء إلى ما قرّره من أنّ العقول شرائط و الآلات و ليست عللاً حقيقة، إنّما العلّة حقيقة هي ذات المبدأ \_ تعالى \_ و قد تحقق أنّ العلم التامّ ما يكون من جانب العلّة؛ فاراد أن يجعل علوم العقول من هذا القسم، فأشار إلى أنّهما من الأوّل، إذ المراد أنّ الأوّل يفيض العلوم على ذواتهم بناءً على أنّ المفيض منحصرٌ في ذاته \_ تعالى \_، إذ لا مفيض و لاموجد غيره.

و بما قرّرنا ظهر أنّ توجيهه رحمه اللّه أولى و بالقيول أحرى؛ فاستقم كما أمرت!

٣٢. هيهنا نظرً ا لأنّه إذا كان علم الواجب \_ تعالى \_ عين معلولاته كان العلم بالمعلول الأوّل عين المعلول الأوّل لأنّ علمه به عبارة عن حضوره عنده و وجوده به، فلم يكن علمه \_ تعالى \_ متقدّماً على إيجاده. و قد قال صاحب المحاكمات في توجيه كلام الشارح في ردّه على الشيخ أنّ العلم متقدّم على الإيجاد حيث قال: « و العلم متقدّم على الإيجاد في على الإيجاد في فيعلم العقل الأوّل أوّلا ثمّ يوجده»؛ و هل هذا إلّا تناقض ؟!

ثمّ أقول: قد تقرّر أنّ فعل الواجب إنّما هو بالاختيار، و قد مرّ مىراراً فــي الشــرح و المحاكمات و قد صرّح بذلك الشيخ و الشيخ أبونصر.

وعلى ما حققه الشارح يلزم كونه فاعلاً موجباً، وذلك لأنّ في صورة الفعل بالاختيار لابدٌ من تقدّم العلم على الإيجاد، وعلى تحقيق الشارح لايكون مرتبة العلم سابقاً على الإيجاد بل الإيجاد؛ كان سابقاً على العلم كما أنّه سابقٌ على وجود المعلول، إذ على هذا التحقيق العلم بالمعلول عين وجود الملعول عنده، فإنْ التزم ذلك بناءً على أنّه لايلزم من كونه ـ تعالى ـ فاعلاً موجباً بالنسبة إلى المعلول الأوّل و نفي الاختيارية عنه ـ تعالى ـ لجواز كونه فاعلا بالاختيار بالقياس إلى ما بعد المعلول الأوّل و العلم السابق عملى لجواز كونه فاعلا بالاختيار بالقياس إلى ما بعد المعلول الأوّل و العلم السابق عملى

الإيجاد اللازم في الفعل بالاختيار باعتبار أنّ صور سائر المعلولات مرتسمة في المعلول الأوّل.

فنقول: على المذهب المشهور من الحكماء و هو: حصر علّية الواجب علّيةً قريبةً في المعلول الأوّل لزم نفي الإختيار عنه \_ تعالى \_ عن ذلك؛ مع أنّ هذا تعسّنَه؛ فتأمّل !

٣٣. لما ذكر أنّ هذا البيان خطابيً لايجدي المناقشة بأنّ الصور إنّما تستفيض مـن واهب الصور لا منّا، و أنّ كثيراً من الأفعال الصادرة كالحركات و ما يلزمها إنّما ندركها بصور عقليةٍ مغايرةٍ بعينها؛ و الحاصل إنّ علمنا بها علمٌ حصوليٌ لاحضوريٌ.

[ ۳/۳۰۶ ۲/۷۲] قال الشارح: كانت جميع صور الموجودات الكلّية و الجـزئية عـلى مـا عـليه الوجود....

أثبت أوّلاً للواجب علماً حضورياً بمعلولاته و هو عبارةً عن وجوداتها عنده و لاشك أنّه أتمّ و أكمل من الحصولي الذي كان بارتسام الصورة من المعلول، لأنّ انكشاف الشيء بحصول نفسه و عينه عند العاقل أتمّ و أكمل من انكشافه بحصول صورته عنده. و لاشك أنّ هذا العلم مختص بالموجودات حين وجوداتها، و لايتعلّق بالمعدومات الّتي لم يتحقّق أصلاً؛ و لا بالموجودات قبل وجوداتها و لابعد عدمها.

ثمّ أثبت علماً آخر من جهة أنّ صور الجميع مرتسمةٌ في العقل بل في جميع الجواهر المجرّدة العقلية، وكان هذه الجواهر حاصلةً عنده مع ما يرتسم فيها كسمرايا ترتسم فيها صورٌ كثيرة و يحضرها أحدٌ منّا. و هذا العلم /DB33/ و إنْ كان أدون من الأوّل لأنّه كان بحضور عينه و هذا بحصول صورته المرتسمة فيما يحضره فهذا العلم نوعٌ من العلم الحصولي أو كان الانكشاف بارتسام الصورة، لكن لا في العاقل، بل فيما يحضر عنده. فعلمه بتلك الصور و إنْ كان حضورياً كعلمنا بالصور الحالّة فينا لكن علمه ـ تعالى ـ بذوات الصور كان بسبب تلك الصور كعلمنا بالأشياء المرتسمة صورها فينا؛ و لافرق إلّا بأنّ تلك الصور فينا مرتسمةٌ في معلوله و إنْ كان خهاتٍ أخرى مثل كونه فينا مقتضى ذاته المغايرة هذا العلم في شأنه ـ تعالى ـ مرتسمةٌ في معلوله و إنْ كان

لنفسنا و في شأنه مـ تعالى ـ مقتضى ذاته لكن لاشك أنّه أشمل، لأنّ العلم بالمعدومات و بالموجودات قبل وجودها و بعد عدمها لايتصوّر إلّا بهذا الطريق؛ و يجري أيضاً الطريق الذي اختاره الشيخ. و نعل لهذا لم يذهب إلى العلم الحضوري في شأنه مـ تعالى مـ حتّى يحيط علمه بالموجود و المعدوم.

٣٤. هذا اعتراضٌ سيورده الشارح على الشيخ. و الحقّ أنّ هذا واردٌ على ما حــقّقه الشيخ و ليس له اختصاصٌ بتوجيه الشارح كلامه.

بيان ذلك: إنّ الشيخ ذهب إلى أنّ علم الواجب بمعلولاته علم حصولي يحصل بارتسام صورة المعلوم، في العالم و قد تحقّق فيما سبق أنّ تعقّل الجعزئيات المادّية لا يكون إلّا بتجريدها عن المادّة و توابعها من الأعراض المخصصة لامتناع ارتسام الصورة الجزئية الحالّة في المادّة الشخصية في المجرّد، و حينئذٍ لا يبقى إلّا المهيّة النوعية الكلّية و هذا كما أنّه مناقض لما حقّتنا: من أنّ العلم التامّ بالعلّة موجب للعلم بالمعلول، لأنّ هذه الجزئيات من حيث خصوصياتها الشخصية معلولة له \_ تعالى \_ فيجب أن يعلمها من هذه الحيثية كذلك صار سبباً للطعن من جهة أنّه يلزم أن يقوت هذه العوارض المشخصة عن علمه \_ تعالى ـ عن ذلك.

فإنْ قلت: الواجب كما يمعلم طبائع الجزئيات يمعلم طبائع تملك الأعراض و الخصوصيات فلايفوت عن علمه \_ تعالى \_شيءٌ و لم يلزم تناقضٌ؛

قلت: طبيعة تلك الأعراض أمورٌ كلّية، وكذا طبيعة الجزئيات المفروضة؛ و من قاعدتهم إنّ ضمّ الكلّي إلى الكلّي لايفيد الشخصية، فلابدٌ من الانتهاء إلى جزئي حقيقي لم يندرج تحت مهيّةٍ كلّيةٍ، و لاشكّ أنّ ذلك الجزئي في المادّيات مادّيُ؛ فكيف تعقله المجرّد الصرف كالواجب ـ تعالى ـ بالعلم الارتسامي؟! و لهذا قال الشارح: «إنّما تصير تلك الطبيعة جزئيةً لاتدركها العقل و لايتناولها البرهان، و الحدّ بسبب انتضياف معنى الاشارة الحسّية إليها أو ما يجري مجريها من المخصّصات الّتي لاسبيل إلى أدراكها إلّا الحسّ أو ما يجري مجراه» انتهى.

و أراد « بما يجري مجرى الحسّ »: التخيّل و التوهّم. نعم ! لو قيل في تعقّل الجزئي

لاحاجة إلى حذف العوارض التابعة للمادّة و الشخص لاتشتمل على أسرٍ زائددٍ على الطبيعة النوعية يسمّى بالتشخّص، و الفرق بين زيدٍ و الإنسان مثلاً بأنّ الأوّل ادرك بالإدراك التعقّلي، و إنّ الفرق بين الجزئي و الكلي بلادراك الإدراك التعقّلي، و إنّ الفرق بين الجزئي و الكلي بنحوي الادراك لابدخول أمرٍ يسمّى تشخّصاً كان جوءًا عقلياً للشخص نسبته إلى الشخص كنسبة الفصل إلى النوع، و لابدخول الأعراض المعيّنة في هوية الجوئي دون الكلّى كان الأمر كذلك.

لكن هذا مخالفً لرأي الشيخ حيث صرّح بأنّ العملم التعقلي لا يتعلّق بالمادّيات الجزئية إلّا بحدّف اللواحق، وكذا هذا أي: كون الواجب عالماً بالأشياء الجنزئية مع خصوصيّاتها على الوجه الجزئي يتحقّق في التصوير الذي ذكره الشارح من أنّ عمله حتوليّ، إذ حينئذٍ لا يلزم ارتسام المادّي في المجرّد و لا يلزم التغيّر في صفته ـ تعالى، لأنّ العلم بهذا التحقيق كان عين المعلوم و ليس صفةً للعالم. التغيّر في صفته ـ تعالى، لأنّ العلم بهذا التحقيق كان عين المعلوم و ليس صفةً للعالم. المكلم عن جهة وصفي اضافي اعتباري و هو: كونه مميّزاً لتلك الأشياء منكشفاً عليه هذه، و لا يحصل من جهة وصفي حقيقي للعالم. فعلى هذا التحقيق الأشياء منكشفاً عليه هذه، و لا يحصل من جهة وصفي حقيقي للعالم. فعلى هذا التحقيق يسهل تعلّق العلم من الواجب \_ تعالى ـ بالجزئيات المادّية المتغيّرة على الوجه الجزئي، و لا يلزم محذوراً أصلاً.

و كذا أقول: على أن يكون صور جميع الجزئيّات المادّية مرتسمةً في بعض القوى كالنفس المنطبعة الفلكية على الوجه الجزئي و تلك القوى مع تلك الصورة حاضرة عنده \_ تعالى \_ فمن هذا الوجه أيضاً يمكن له ادراك الجزئيات المادّية و المتغيّرة من غير لزوم كونه \_ تعالى \_ محل ارتسام الصور المادّية، و من غير لزوم التغيّر في صفاته الحقيقية؛ لأنّ هذه الصور صفات لتلك القوى المادّية و التغيّر فيها جائزً.

هكذا ينبغي تحقيق المقام.

٣٥. فيه بحثُ اإذ لا يُعهد في كلامهم إطلاق العلم بالوجه الجزئي على العلم بالشيء من حيث إنّه متعلَقٌ بزمانٍ مخصوصٍ من حيث إنّه حالٌ أو ماضٍ أو مستقبلٌ.

و نو قطع النظر عن ذلك فيرد ما مرّ آنفاً: إنّ الشيخ ممّن قال بارتسام الصور من المعلوم

في الواجب، و ارتسام الصور المادّية الشخصيّة و إنْ كانت مجرّدةً عن خصوصية الحالية و الاستقبالية و الماضوية في المجرّد محالٌ عند الشيخ و سائر المحققين، إذ ظاهرُ أنّ بمجرّد حذف تلك الاوصاف الثلاثة لايخرج عن الجزئية و الشخصية المانعة لارتسام صورها في المجرّد العاقل. نعم! لو كان المانع من تعقّل الجزئيّات المتغيّرة مجرّد لزوم التغيّر في صفته ـ تعالى ـ لأمكن توجيهه بما ذكره صاحب المحاكمات؛ لكن الكلام في أنّه كيف يرتسم صور الجزئيات المادّية في المجرّد الصرف.

ثمّ أقول على هذا المقام: إنّه لوكان المانع من تعقّل الواجب الجزئيات المتغيّرة لزوم التغيّر في صفته مدتعالى ــ لزم عدم تعقّله لبعض الكلّيات المتغيّرة، فإنّ أنواع المــركّبات المتغيّرة، فإنّ أنواع المــركّبات المتولّدة بعضها حادثٌ بلاشبهة كالبغل مثلاً، فيلزم عدم تعقّله ــ تعالى ــ له !

فإنْ قيل: بل تعقّله لا من حيث إنّه متغيّر؛

قلت: فكذا الجزئيات، فلامعنى لقولهم: «إنّه لا يعلم الجزئيات المتغيّرة دون الكلّيات». اللهمّ إلّا أن يقال: لمّا كان هذا الحكم أي: التغيّر في الجزئيات أشمل و أظهر قالوا هكذا، و إلّا فالمراد أنّه لا يعلم المتغيّرات من حيث التغيير.

هذا نهاية التحقيق في هذا المقام. و التكلان على التوفيق.

[ ٣/٣١٣ ٢/٧۵] قال الشارح: قأنَّ العالم بكون زيدٍ في الدار يتغيّر علمه بخروجه.... هذا حقّ!

و إنَّ قيل: إنَّ العلم كالقدرة صفةٌ واحدةٌ ذات إضافات مختلفة كالقدرة، فالتغيَّر لايقع إلَّا في إضافاته لافيه نفسه.

٣٦. يمكن الجواب عن هذا النقض بأنّ الإضافات المحضة ليست كمالات معتداً بها بموصوفاتها إلى غير موصوفها. و لا يخرجها كونها وجودية عن ذلك، لأنّ هذا لازم لها من حيث افتقارها في نفسها إلى غير موصوفها، و ذلك لا يزول بكونها وجودية، و لهذا قال في بحث الغنى التامّ: «إنّ الإفتقار من جهة الصفة الإضافية لا يوجب الفقر و لا ينافي الغنى التامّ».

و أمّا الجواب الآخر للشارح نفيه بحث ا إذ الإضافات و إنّ لم تكن مـوجودة عـند الشارح لكن عند الحكماء الإضافات موجودة في الخارج على ما هو المشهور؛ و حمل الوجودي على غير هذا المعنى بعيد جدّاً؛ فتأمّل!

فهذا الجواب لايطابق أصولهم.

و يمكن الجواب: بأنَّهم لم يقولوا بوجود جميع الإضافات، بل ببعضها في الجملة.

٣٧. لعل غرض الإمام /B34/أنهم و إنْ قالوا في اللفظ أنّه \_ تعالى \_ فاعلٌ بالاختيار لكن نفوه في المعنى؛ لأنهم قالوا إنّه فاعلٌ مختارٌ بمعنى إنْ شاء فَعَل و إنْ لم يشأ لم يفعل لكن المشية واجبةٌ و عدم المشية ممتنعةٌ، فهذا يرجع إلى الإيجاب. و بالجملة إذا كانت المشية واجبة بلااختيار فيها انتفت، و عند تحققها وجب صدور الفعل، لأنّه جزء أخير للعلّة التامّة. و عند الحكماء امتنع تخلّف المعلول عن علّته التامّة؛ فلامجال لهذا السؤال. فإذاً قيل إنّما فعل ذلك لتعلّق المشية به.

و إنْ قيل: لم تعلُّقت المشية به ؟

قلنا: ليس له اختيارٌ في ذلك، بل هذا مقتضى ذاته؛ فينقطع السؤال.

و أمّا عند المتكلّمين: الّذين فسّروا الاختيار بمعنى صحّة الفعل و الترك فيتوجّه هذه الشبهة، إذ في كلّ مرتبةٍ من المراتب يمكن الترك، فيتوجّه أنّه لمّا أمكن له الترك وكـان أولى بالنسبة إلى المعلولات فلِمَ اختار الفعل ؟

٣٨. للإمام أن يقول: هذه المقدّمة مقدّمة خطابية غير مسموعة في المقام البرهاني، فإن استدلّ عليها بأنه لابدٌ من المناسبة بين الفاعل و آثاره فله أن يمنع تحقّق المناسبة من كلّ انوجوه فإنّ فاعل المادّي قد يكون مجرّداً و فاعل الحادث يكون قديماً و فاعل الممكن يكون واجباً... إلى غير ذلك. بل الوجه في توجيه الإشكال ما صدّرناه؛ و هو موقوفٌ على كونه فاعلاً مختاراً بالمعنى الذي ذهب إليه المليون، و على كون أفعاله \_ تعالى \_ متّصفة بالحسن العقلي على ما ذكره الإمام.

[٣/٣٢١ ٢/٧٩] قال الشارح: الأوّل ما لاشرّ فيه أصلاً

لاشك أنّ الكلام في الشرّ بالعرض، لأنّ الكلام في الموجود و هو شرٌّ بالعرض.

و حينئذٍ نقول: لمّا استند الحوادث مثل القحط و الوباء و أمثالهما إلى العقل الفعّال كان العقل شرّاً بالعرض و مشتملاً على الشرّ في الجملة. اللهمّ إلّا أن يقال: المراد بالشرّ هيهنا ما كان سبباً لذاته لما هو شرَّ بالذات و العقل لا يفعل القحط لذاته بل إنّما يفعل ما يترتّب عليه ذلك فترتّبه على العقل بالعرض و قس عليه؛ فتأمّل.

٣٩. ليس كذلك ا بل الشارح سلك طريقاً آخر لتوجيه كلام الشيخ لم يستوقّف هـذا التقرير على كونه ـ تعالى ـ فاعلاً بالاختيار و لا على كون الأفعال متّصفة بالحسن و القبح العقليين.

و تقريره كما تدلّ عليه عبارته: إنّ الشيخ ليس غرضه إنّ هيهنا سؤالاً متوجّهاً وكان في صدد بيان جوابه، بل إنّ الفلاسفة لمّا بحثوا عن أفعاله ـ تعالى ـ و وجدوا في أفعاله ما يكون شرّاً في الجملة بحثوا عن كيفية صدور الشرّ عنه ـ تعالى، مع أنّه كان خيراً بالذات. و يمكن أن يكون قوله: «عمّا هو خيرٌ بالذات» محطّ الفائدة، إذ كان المراد أنّه يتوجّه هيهنا سؤالٌ وإنْ كان خطابياً و هو: أنّه كيف يتصوّر و يعقل صدور الشرّ عن الخير بالذات مع أنّ المناسبة بين المؤثّر و الآثار يقتضي كونها خيرات.

و لايخفى أنّ شيئاً من التقريرين لايتوقّف على منع مقدّمةٍ واحدةٍ ممّا ذكره الإمام فضلاً عن توقّفه على منع المقدّمتين جميعاً.

٤٠ الرذيلة المذكورة في الشرح ليس هو المذكور في المتن، بل ذكر الشارح هذا بعد الجهل إشارة إلى أن الجهل الكامل إنّما يوجب الهلاك السرمد لكونه رذيلة عظيمة ، لأنّ عند الفلاسفة الشقارة من جهة الرذائل، فهذا كالتفسير للجهل؛ فتأمّل و لاتتخبّط!

13. الأظهر في الجواب ما قالوا: إنّ العلم تابعٌ للمعلوم دون العكس، فليس العلم بالمعصية سبباً للمعصية حتى يجب المعصية بوجوبه؛ فعلمه \_ تعالى \_ بمعصية زيدٍ لأنّه سيعصى لا أنّ زيداً يعصي لأنّه قد علم الله \_ تعالى \_ معصيتة ؛ و من المعلوم أنّ وجوب الشيء المقارن اللازم نفعل لا يجعل ذلك اضطرارياً بحيث يقبح العقل التكليف بد، و إلّا لنم أن لا يحسن التكليف إلّا لما سيقع إليه و لا يحسن أن يتعلّق بغيره، و من المعلوم أنّه ليس كذلك.

و هيهنا إشكالٌ قويٌّ يرد على من قال بالحسن و القبح العقلي سواءٌ قال بأنّ أفعال العباد مخلوقةٌ له ـ تعالى ـ أو مخلوقةٌ لنفسه.

بيانه: أنّه لمّا تقرّر أنّ التخلّف عن العلّة التامّة محالٌ سواءٌ كانت /DA34/علّة موجبةً أو مختاراً إذ عند جميع ما يتوقّف عليه الفعل لو جاز تخلّف الفعل و جاز وجوده فسرضنا وقوعه معه تارةً و عدمه معه أخرى، فيلزم ترجيح وقوعه في زمان الوقوع على وقوعه في زمان العدم بلا مرجّع.

فإنْ قيل: لعلَّ زمان الُوقوع يحصل أمرٌ آخر هو المرجِّح؛

تلنا: فلم يكن ما فرضناه جميع الموقوف عليه، جميع الموقوف عليه؛ هذا خلفً!
و إذا ثبت هذا فنقول: الأفعال الصادرة عن العبد ظاهراً إنْ كان فاعله هو الله \_ تعالى \_
فلا يحسن العقاب و العذاب في شأن العباد؛ و إنْ كان فاعله العبد فإنْ كان لاب الاختيار
فكذلك، و إنْ كان بالإختيار فنقول؛ قبل الإرادة المتعلّقة بذلك الفعل الذي هو الجزء
الاخير للعلّة التامّة لم يجب الفعل و بعدها يجب؛ فإنْ كان صدورها عن الله \_ تعالى ـ
فيتوجّه السؤال المذكور إذ ما لم يتحقّق ذلك الجزء من العلّة لم يستحقّق ذلك الفعل، و
وقوعه ليس بفعل العبد؛ و إنْ كان صدورها عن العبد فإنْ كان بالاختيار فلابد لصدورها
من إرادة أخرى، و ننقل الكلام إليها حتّى يتسلسل. و القول بأنها اعتبارية محضةً ينقطع
التسلسل فيها بانقطاع الاعتبار خلاف البديهة على ما صرّح به بعض الأفاضل. و أيضاً: إذا

و إن كان لابالاختيار فيتوجّه السؤال المذكور، إذ يقبع عند العقل عقاب أحدٍ بفعلٍ يصدر عنه بسبب أمرٍ صدر عنه بلا اختيارٍ، و بعد صدوره عنه بلااختيارٍ وجب صدور ذلك الفعل عنه كما إذا سقط شخصٌ من علوٍ فوصل إلى رأس شخصٍ، فكسره، و لا يخفى أنّ هذا الإشكال بالتقرير الذي ذكرنا قويٌّ جدّاً لا يندفع بالوجوه المذكورة في الستن و الشرح و المحاكمات،

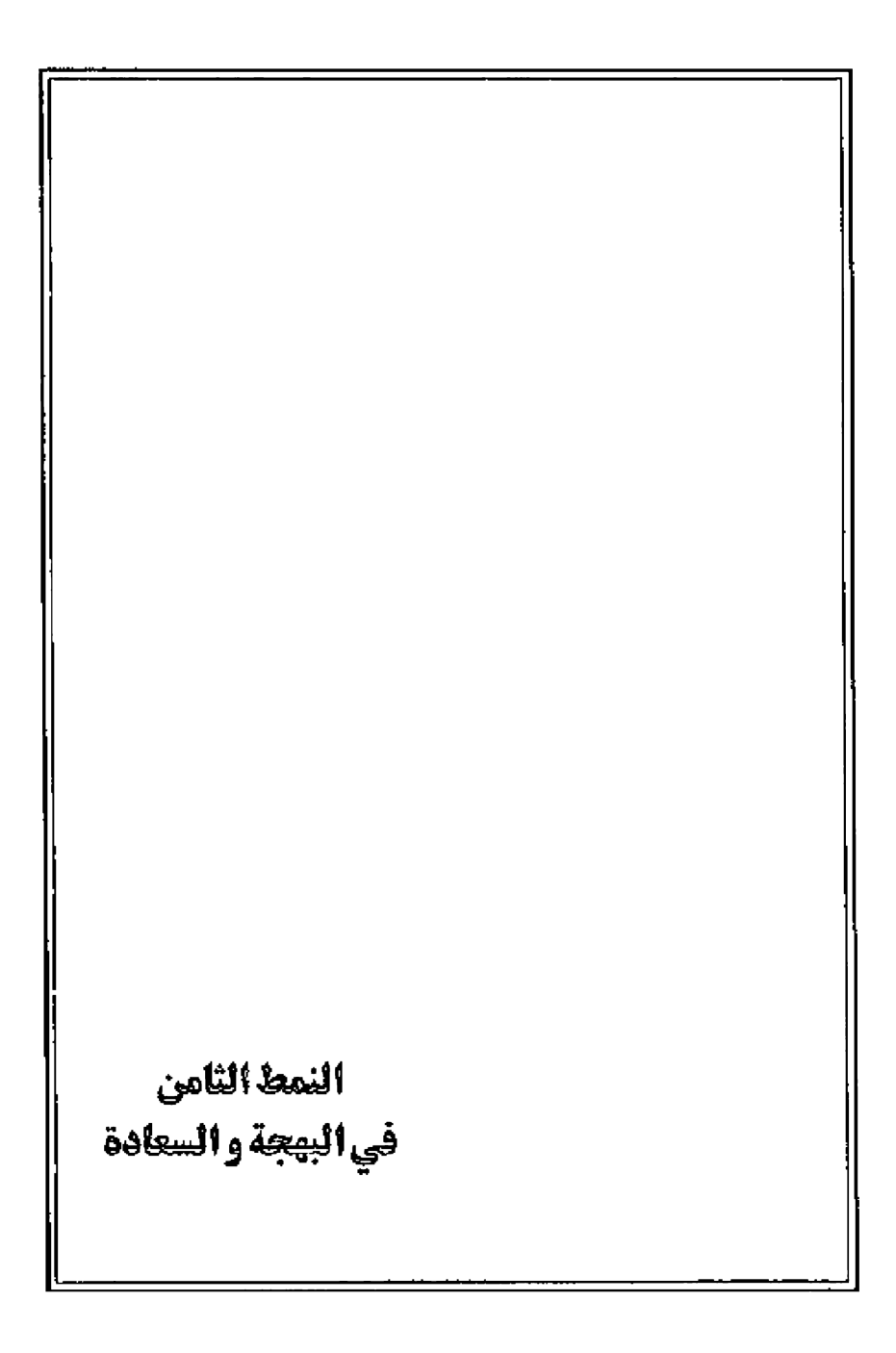
ثمّ أقول: هذا الإشكال واردَّ على المعتزلة دون الأشاعرة، لانَهم لم يقولوا بالحسن و القبح العقلي بل الحسن ما يحسّنه الله .. تعالى ـ بقوله أو بفعله، وكذا القبح ما يقبّحه. و لمّا كان هؤلاء نفوا قاعدة التحسين و التقييح العقلي لم يتوجّه أنّه لا ينبغي له \_ تعالى \_ عذابهم و عقابهم بفعلٍ لم يكن لهم اختيارٌ فيه بالمعنى الذي قرّرنا، لأنّ هذا راجعٌ إلى أنّ هذا قبيحٌ عند العقل و قد عرفت بطلانه عندهم، بل ما يفعله الله \_ تعالى \_ هو عين الحسن عندهم. و لا يرد على الحكماء النافين لاختياره \_ تعالى \_ بمعنى صحّة الفعل و الترك، إذ على تقدير القول بتحقّق الإختيار بالمعنى الذي ذهب إليه الحكماء كان المتحقّق في العجد هو الاختيار المشوب بالإيجاب.

و لا يخفى أنّ ما ذكرنا في العبد جارٍ في شأنه \_ تعالى \_ و عندهم المتحقّق في شأنه \_ تعالى \_ و عندهم المتحقّق في شأنه \_ تعالى \_ أيضاً هو الاختيار المشوب بالإيجاب؛ فإذا قال العبد: صدور المعصية منّي بغير اختيارٍ صرفٍ فلِمّ تعاقبني؟ فله \_ تعالى \_ أن يقول: صدور العقاب و العذاب منّي أيضاً بهذا الوجه بعينه، فليس لك السؤال عنه.

و الذي يدلّ عليه الأصول الحاصلة بالنظر و الاستدلال أنَّ لا معنى للاختيار إلّا بهذا الوجه دون الوجه الذي ذكره المتكلّمون، وحينئذ يمتنع التخلّف و كان الاختيار مشوباً بالإيجاب، فإذا لم يقل بنفي القاعدة المذكورة كما اختاره الأشاعرة فينحصر الجواب فيما قرّرنا، فلابد للمعتزلة أن يلتزموا أنَّ الاختيار في شأن العبد و في شأنه \_ تعالى \_ كان مشوباً بالإيجاب، و تفصّوا عن الإشكال المذكور بما قرّرنا. فالخلاص من هذا الإشكال إنّما يتصوّر بالقول بشائبة الإيجاب في شأنه \_ تعالى \_، و قد قال به بعض المتكلّمين أيضاً؛ أو بالقول بنفي الحسن و القبح العقلي.

و لعمري إن تحقيق هذا المبحث على هذا الوجه ممّا لم يحم أحدٌ حوله ! و ﴿ ذَلِكَ فَصَلُ اللّهِ يَوْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ ﴾ (مائده/٥٤).

و الله أعلم بحقيقة الحال و حقيقة المقال. /DB35/



## النمط الثامن

[٣/٣٣٣-٢/٨۶] قوله ١: إنّ اللذّات القويّة المستعلية ٢.

لمّاكانت اللذّة إدراك الملائم، و الإدراك إمّا حسّيّ أو عقليّ، كانت اللذّة، أيضاً "على قسمين عن حسّيةً، و عقليةً.

و اللذّة الحسّية إمّا ظاهرة تتعلّق بالحواسّ الظاهرة، و إمّا باطنة تـتعلّق بـالوهم و الخيال ـكالرجاء و الشوق و التتموّرات الشهوية و الغضبية ـ. فاللذّات ثلاث في ثلاث مراتب ! فمرتبة اللذّة الحسّية الباطنة أقوى من الظاهرة، لأنّها آثر عند العقلاء؛

و مرتبة اللذّة العقلية الصرفة أقوى منهما جميعاً، فإنّ اللذّة تتفاوت بحسب تعفاوت الإدراك و تفاوت المدرّك و تفاوت القوى المدركة، فإنّ القوّة المدرِكة ماكانت في نفسها أشرف و أقوى يكون لذّتها أتم كما أنّ لذّة العين الصحيحة من جمال الحبيب أقوى من لذّة العين المريضة و كذلك الإدراك ماكان أقوى تكون اللذّة أكثر كما أنّ العاشق إذا رأى معشوقه من مسافةٍ أقرب يكون لذّته أكثر، وكذلك المدرّك ماكان "أشرف كان اللذّة المنهية في

٣. م: ـ أيضاً.

٢. ص: + أقرل،

١. م: + النمط الثامن.

٦. س،ص: . مرانېد

ه. م: متعلَّقة,

ع. م: + أيضاً.

٩. س: المريض.

٨ م: أَنْمُ لِأَنَّ.

۷. م: ـ المدرك ر تفاوت.

۱۱. ص: أشرف بكون.

١٠. م: ماكان المدرك.

نيله العظم، فإن المعشوق المنظور ما كان أحسن تكون لذّة رؤيته أكثر. و لمّا كانت التوّة العقلية أشرف من القوّة الحسّية لأنها مجرّدة وهي منغمسة في المادّة، و إدراكها أقوى لأنها عاقلة بذاتها و إدراك القوى الحسّية بالآلات، و مدركات العقل أقوى لأنها كلّيات من مدركات العقل أقوى لأنها كلّيات من مدركات القوى وهي جزئيات لا جرم تكون اللذّة "العقليه أقوى من سائر اللذّات.

فإنْ قيل: نحن لا نلتذ بالمعقولات و لا نتألّم من الجهالات، فلو كانت اللذّة العقلية أقوى وجب أن يكون التذاذنا بالمعقولات فوق ما نلتذ بالمحسوسات. و ليس كذلك، بل لا نجد لذّة أصلاً / SA34/

فالجواب: إنّ اللذّة ليست نفس إدراك الملائم، بل حالةً تابعةً لإدراك الملائم أ فسمن البيّن إنّا إذا أدركنا ملائماً حصلت لأنفسنا حالة أخرى بحسبه هي اللذّة ، فإدراك الملائم و المنافي و إنْ اقتضى اللذّة و الألم إلّا أنّ هذا الاقتضاء لا يوجب وجود تلك الحالة ' عند الإدراك دائماً. فربّما يتوقّف حصولها على وجود شرطٍ أو ارتفاع مانع، و لاشك أنّ للنفس الفأ بالمحسوسات و الشهوات و اتّصافاً ' بالأخلاق الذميمة، فلعلّ ذلك مانعٌ من وجدان اللذّة بالمعقولات، كما أنّ المريض الممرور الذي ' تغلب عليه مِرَّةُ الصفراء لا يعلمنا بالحلاوى، بل يعاقها و يكرهها.

لا يقال: أثبتوا لله ـ تعالى ـ لذّة عقليةً ، فلو كانت اللذّة حالةً زائدةً على الإدراك لزم وجود أمر زائدٍ في ذاته ـ تعالى ــ، و إنّه محالً.

لاَنَّا نَقُول: اللذَّة فينا معنىً زائدٌ على إدراك ١٣ الملائم، بـخلاف اللـذَّة فـي البــاري .. تعالى ١٤ ــ، كما في العلم و القدرة و غير هما من الصفات.

أو نقول: اللذّة ليست هي إدراك الملائم فقط، بـل إدراك و نـيلٌ للـملائم ١٠٠. و نـيل المعقولات يشبه حالة العيان بعد حال الغيبة، و لهذا قال: من كملت٢٦ قوّته العلمية يجد

| ۱، م: میله،         | ٢. م: _ الجزئيات. | ٣. م: للَّـة.                |
|---------------------|-------------------|------------------------------|
| ٤. م: كان.          | ٥. م: + أشرف.     | ٦. م: + قد.                  |
| ۷. م: ١٠ أصلاً.     | ٨ س: يل الملاثم.  | ٩. م: المنافر. ج: أو المياح. |
| و ﴿ مِ: الحالاتِ،   | ١٦. س: أيضاً.     | ۱۲. س: دالّلای،              |
| ٦٣. ص: ، لزم ادراك. | ١٤. م: ـ تعالى.   | ١٥. ص: الملائم.              |
| ۸۳. م: کیل،         |                   |                              |

لذّاتٍ عقليةً عظيمةً. فلعلّه واصلُ إلى نيل المعقولات، فهو عين اليقين. و مثال ذلك العنين لو فرضناه يتصوّر الجماع بأنّه إدخالُ في الفرج الايلتذّ به كما يلتذّ من ناله. فاللذّة نيست من الإدراك، بل من النيل. و كذلك من تصوّر الحسن لايلتذّ به بل مِن نيله، فالنفس ما دامت أنفت بالمحسوسات مشوبةً بشوائبها وكانت المعقولات لاتتمثّل فيها تمثّلاً تامّاً بحيث يلاحظها حقّ الملاحظة أمّا إذا تخلّصت من هذه الشوائب فربّما تعتورها حالً كالمشاهدة بالنسبة إليها، و هو نيلها.

ر اعلم؛ أنّ المطلوب من هذا الفصل ليس إلّا نفي حصر اللذّات في الحسّية الظاهرة و استحقار غيرها. وإنّما ذكرنا ماذكرنا تنبيهاً على المطلوب بالذات من النمط كما سيأتيك تفاصيله ٥.

 $^{7}$ [۲/۲۲ $^{4}$ ] قوله: لأنَّ إدراك الشيء قد يكون بحصول صورةٍ تساويه  $^{7}$ .

يمكن أن يدرك الشيء <sup>٧</sup> و لايلتذّ به <sup>٨</sup>، فلا يكفى في اللذّة مجرّد الإدراك؛ بل لابدّ من نيل ذاته، مثلاً يتصوّر ذات جمالٍ و لايلتذّ بها إلّا بنيلها.

وكأنّ سائلاً يقول ٩: نيل الشيء لايكون إلّا بإدراكه، فحينتذٍ كفي ذكر النيل.

أجاب: بأنّ مفهوم النيل ليس إلّا حُصول ١٠ الشيء و وجدانه، و هو لايدلّ على إدراكه إلّا بالمجاز. و دلالة الالتزام مهجورة في الحدود.

فإنْ قيل: لا شك إنّا نلتذً بتخيّل امرأَةٍ حسناء، و تخيّل جماعٍ و شرب مشروبٍ، فهيهنا الالتذاذ ١١ حاصلٌ دون نيل اللذّات!

فنقول: نحن لا نلتذً ، بل نتخيّل الالتذاذ بتخيّلنا النيل [ ١ ].

و قدّم الإدراك على النيل لأنّه أعمّ منه ١٢، و تقدّم الأعمّ في التعريفات واجبّ. ومستار من منتسبة على النيل الأنّه أعمّ منه ١٢، و تقدّم الأعمّ في التعريفات واجبّ.

لا يقال: قد يتحقّق النيل بدون الإدراك كما إذا كان مشغولاً بأشغالٍ و مرّ عليه حبيبه و

| ٦. م: لا تمثيل. | ۲. م: کان.            | ۱، م: فریح،      |
|-----------------|-----------------------|------------------|
| ٦. ق،س؛ مساريه. | ه. م: سیأتی تناصیلها. | ٤. م: تخلُّص.    |
| ٨. م: + أن.     | ٨ ج، س،ق: ـ به.       | ٧. م: + أَوْلاً. |
| ۱۲. س: ۱ منه.   | ١١. م: الشذاذ.        | ۱۰، م: حضور.     |

لم يره، فلايكون الإدراك أعمّ من النيل.

لِأَنَّا تقول: ما قال حبيبه، بل الحبيب ناله. و لم يقل: «لما هو عند المدرك» لأنَّ اللذَّة ليست هي إدراك مهيّة اللذيذ، بل إدراك حصوله له و وصوله إليه.

فالحاصل إنّ اللذّة لاتحصل بإدراك اللذيذ فقط، بل بإدراكه ١ و إدراك حصوله، و لا بمجرّد إدراك حصوله، بل و مع حصوله له ٢؛ و هو النيل. و اللذيذ ما هو عند المدرك كمالٌ و خيرً، فالمعتبر كماليته و خيريته عنده لا في نفس الأمر.

عَإِن قلت: فالجاهل؟ بالجهل المركّب يجب أن يكون ملتذّاً به، و حينئذٍ إنّ بقى الجهل بعد موته فهو ملتذُّ أبه كما في الحياة، و إنْ لم يبق لم يتألُّم، لأنَّ سبب تألمُه هو الجهل و قد زال. فأحد الأمرين لازمٌ: إمّا إثبات لذَّته بالجهل المركّب بعد الموت، أو نفي ٥ عذابه، و هو خلاف ما صرّحوا به ٦.

فنقول: لا نسلَّم الالتذاذ بالجهل المركّب، و إنَّما يلتذُّ به لو نال مدركه. لكن النيل و هو وجدانه يتوقّف على وجوده ، و ليس بموجود [٢]. و سيبيّنه الشارح زيادة بيان.

و المشهور أنَّ اللذَّة إدراك الملائم، و الألم إدراك المنافي ٧. ثمَّ يفسّرون المسلائم بسما يكون كمالاً وخيراً للمدرك من حيث هو كذلك، والمنافي^ما يكون آفةً<sup>9</sup> و شرّاً للمدرِك من حيث هو كذلك ١٠. فما ذكره الشيخ أقرب إلى التحصيل من المشهور، لأنَّه لما احتيج إلى تفسير الملائم و المنافي ١١ بهذين التفسيرين فإيرادهما أولى، قصراً للمسافة و تـفصيلاً اللجهل. و أيضاً فإنّه ١٢ ذكر النيل و قيّد الوصول، و قد بان أن لا بدّ منهما.

قال الإمام: فسّر الشيخ اللذَّة و الألم بالكمال و الخير و الآفة و الشرّ. فلا بدّ من العلم بهذه الأشياء.

أمّا١٣ الخير و الشرّ فإنْ أراد بهما ما ذهب إليه من أنّ الخير هو الموجود و الشرّ هــو

٣. م: . و لا بمجرد ... له. ۱. م: بدراك.

ه. م: أو عدم بقاء. ٤. م: يلتلًا.

٨ م: المنافر، ٧. م: المنافر.

١٠. س، ج: ـ و المنافي ... كذلك. ١١. م: المنافر.

١٢. م: للجمل قاله ترك.

۲، ص، ق: فالحاصل،

٦. م: ما مرّ جوابه.

۹. م: ـ و.

١٣. م: و أمّا.

المعدوم، رجع التفسير الله أنّ اللدّة إدراك الموجود و الألم إدراك المعدوم؛ و ذلك باطلًا! أمّا تفسير اللدّة فلأنه يلزم منه أن يكون إدراك الأحوال الحاصلة عند احتراق الأعضاء أو تبرّدها بالثلج أو عند سماع الأصوات المنكرة و شمّ الروائح " /8B34/ المؤذية و رؤية الأشياء المؤذية لذّات لأنّها الدراك موجودات؛ و أمّا الألم فلأنّ العدم لا يحسّ به.

و إنْ أراد بهما التفسير المشهور و هو: إنّ الخير هو اللذّة و ما يكون وسيلةً إليها، و الشرّ هو الألم و ما يكون وسيلةً إليه كان معنى التفسيرَين؛ أنّ اللذّة إدراك اللذّة و ما يكون وسيلةً إليها، و الألم إدراك الألم و ما يكون وسيلةً إليه أ، و فساده ظاهرً.

و إنْ فسرهما بشيء ثالثٍ فلا بدّ من ذكره لينظر فيه!

و أمّا الكمال فالأكثرون فسروه بأنّه حصول شيء لشيء من شأنه أن يكون له. فيقال لهم إنْ كان المراد من قولكم: «من شأنه أن يكون له» إمكان اتّصافه به، لزم أن يكون الجهل و الأخلاق الرديئة و التركيبات الفاسدة كلّها كمالات، لإمكان اتّصاف النفس و الأجسام بهذه الصفات؛ و إنْ كان المراد شيئاً آخر فاذكروه لنتكلّم عليه!

قال الشارح: ما ذكرنا في بيان التعريفين يغنى عن جواب هذه الأسئلة، لأنّه بيّن أنّ المراد بالكمال و الخير هيهنا الإضافيان المنتسبان / إلى الغير، و بقولهم في تعريف الكمال: «ما من شأنه أن يكون له أن يناسب الشيء و يليق به»، و لا شكّ أنّ الأخلاق الرديئة و التركيبات الفاسدة لا يليق بالنفوس و الأجسام و بالخير الموجود، لا مطلقاً بل من حيث هو مؤثّر، فلا يرد النقوض لأنها ليست مما يؤثّر؛ و بالشرّ الشرّ بالعرض و هو الموجود الذي يكون سبباً لعدم شيء آخر. فجاز أن يحسّ ۱۰ به.

[٣/٣٣١-٢/٨٨] قوله: أراد الفرق بين الخير ١١ و الكمال.

لا يستراب في أنّهما متساويان ١٢ صدقاً، و الكلام في تـغايرهما مـفهوماً. و الإمـام

١. ق: التفسيران. ٢. م: الرياح، ٢. م: الرياح،

ع. م: ادراكات.
 ه. ص: دإليه، س: +كان معنى ... ظاهر.

٦. س، ص: لا نسلّم. ٧. ج: الاختلاف. ٨ م: الإضافيتان المنتسبنان.

هي سياس: ما نيت. ١٠. س: يحسن. ١٠. م: ٠و.

۱۲. م: يتساوبان، س: متنافضان.

اعترض بأنّ كلام الشيخ يشير هيهنا بأنّ الكمال و الخير شيءٌ واحد. فَذِكْرُ أحدهما مغنٍ عن الآخر. فذكر أ الشارح أنّه خيرٌ باعتبار أنّه مؤثّرٌ و كمالٌ بحسب البرائـة من القـوّة، فيتغايران مفهوماً.

[٣/٣٢١-٢/٨٩] قوله: و لعلَّ طَانًا.

نقضٌ على الحدّ المذكور، و تقريره: إنّه لوكانت اللذّة إدراك الملائم و الخير فكلّما كان الملائم أكثر ملائمةً و خيريةً يجب أن يكون الالتذاذ به أكثر؛ و ليس كذلك، لأنّ الصحّة أقوى ملائمةً للنفس من الأشياء الحلوة، مع أنّ الالتذاذ بها أكثر!

و الجواب: أنّا لا نسلّم أنّ الالتذاذ بالصحّة ليس فرق الالتذاذ بالحلو، فإنّ من لاحظ صحّته وجد لذّة عظيمة و بعد التسليم و السامحة فالشرط في اللذّة حصول اللهذيذ و الشعور به، و مهما ضعف الشعور تضعف اللذّة، فعدم كمال الالتهذاذ بالصحّة لضعف الشعور بها، إذ المحسوسات إذا استمرّت لم يشعر بها كمال الشعور؛ فلهذا لا يلتذ بها كمال الالتذاذ.

هذا هو المطابق لمتن الكتاب.

و أمَّا الشارحان فقد وجَّها النقض بعدم التذاذ النفس بالصحَّة.

و جوابه بنفي إدراك الصحّة بسبب استمرارها، و لا يكاد ينطبق على المتن.

و تقرير السؤال الثاني: إنّ بعض المرضى قد يكره الحلو مع أنّ الحلو كمالٌ و خــير. فهيهنا الإدراك الكمال و الخير متحقّقُ و لا لذّة.

و الجواب: إنّا لا نسلّم أنّ الحلو في هذا الحال كمالٌ و خيرٌله.

[٢/٢٢٢-٢/٩١] قوله: إنّه قد يصبح إثبات لذّةٍ ما يقينا.

اعلم! أنَّ المطلوب بالذات من هذا النمط إثبات اللذَّة العقلية ، وكأنَّه عناها بالبهجة و

غ. م: فهيهنا.

۳. م: د بها.

۲. س،ص: لعدم.

۱. ص: و ذکر.

٥. م: ينحلق.

السعادة الّتي عنون النمط بهما للنفى أوّلاً قول من حصر اللذّات في الحسّية الظاهرة "، ثمّ عرّف مهيّة اللذّة و الألم. و من البيّن أنّ حسن الترتيب يستدعي تقديم التعريف على البحث الأوّل؛ و ثانياً الراد أن يشرع في المطلوب " بالذات، و هو إثبات اللذّة العقلية.

و لمّاكان بعض الأوهام ربّما سبق إليه أنّ لذّة عقليةً لو وجدت وجب أن يكون لنا شوق [إلى تحصيلها أو ألماً عقلياً لوكان وقع منا احترازُ بالغُ عنه و ليس كذلك، نبّه أوّلاً في هذا الفصل على إماطة هذا الوهم؛ فإنّه ربّما يجزم بوجود لذّةٍ أو ألم و لاتحصل ارغبة او رهبة لعدم الذوق و الوجدان، كما أنّ العنين مقد يعلم من طريق السماع أنّ في الجماع لذّة و لايميل إليه، و صاحب الحمية إذا لم يعرضه آفات الأسقام فربّما لم يحترز وعن المتناولات الرديئة، فكذلك هيهنا لم يلزم من عدم الميل إلى الصول اللذّات العقلية، أو عن الآلام العقلية القدم في وجودها.

نمّ نبّه ١١ في الفصل الأخير ١٢ على المطلوب، و حاصله أن يتال: كما أنّ لكلّ قوّةٍ من القوى الحيوانية كمالاً إذا حصل صارت ملتذّة ١٢ به لما تقرّر أنّ اللذّة ١٤ هي إدراك الكمال و حصوله، فكذلك للجوهر ١٥ العاقل كمال و هو أن يكون عالماً ١٦ بالأشياء \_ فإذا حصل ١٧ حصلت اللذّة لا محالة.

و أمّا قوله: «و لو وقع مثل ١٠ ذلك لا عن سبب خارج» فهر كما في النوم، فإنّه ربّما يتكيّف الذائقة بكيفية الحلاوة مأخوذة من الصورة المخزونة في الخيال و لامادّة ١٩ هناك، و لهذا ٢٠ قد يجنب في المنام من رأى امرأة باشرها. ثمّ بيّن أنّ اللذّة العقلية أشرف و أكمل من اللذّة ٢٠ الحيوانيّة، فإنّ مدركات العقل أشرف من مدركات الحسّ و الإدراكات العقلية أقوى من الإدراكات الحسّية.

| ٣. م: بالحشية الظاهرية. | ۲. ص: بها،            | ۱. ېچ: عنوان.     |
|-------------------------|-----------------------|-------------------|
| ٦. م: شوق لنا.          | ٥. م: المقصود.        | غ. ج: الأن.       |
| ٩. مُ: لم يتحرز.        | ٨ م: الرجدان كالعثين. | ٧. م: لا يحسل،    |
| ٩٢. م: الآخر.           | ١١. ق: لنبَّه.        | ١٠. م: عدم النيل. |
| ١٥. مُءُس: الجوهر.      | ١٤. م،س: الجوهر.      | ۱۳، ص: + و.       |
| ۱۸. س: منک              | ١٧. م:حصلت.           | ١٦. س: عاقلاً.    |
| ٢١. م: -المللَّة.       | ٢٠. م: قلدًا.         | ١٩. م: ثلا مادة.  |

أمّا الأوّل فلأنّا مدركات الحسّ ليست " إلّا كيفيات مخصوصة كالألوان و الطعوم و الروائح و الحرارة و البرودة و أمثالها، و مدركات العقل هو ذات الباري ـ تعالى ـ و صفاته /\$A35 و الجواهر العقلية و الإجرام السماوية و غيرها، و من البيّن أنْ لا نسبة لأحدهما في "الشرف إلى الآخر.

و أمّا الثاني فلوجهين: أحدهما: إنّ الادراك العقلي واصلٌ إلى كنه الشيء حتّى تميّز بين المهيّة و أجزائها و أعراضها، ثمّ تميّز بين الجنس و الفصل و جنس الجنس و جنس الفصل و فصل الجنس و جنس الفصل و فصل الجنس و فصل الفصل و فصل الفصل و نصل الخيارجي اللازم و المفارق، و بين اللازم بوسطٍ و بغير وسطٍ آ. و أمّا الادراك الحسّي فلا يصل إلّا إلى ظاهر المحسوس. فيكون الإدراك العقلى أقوى أ.

و ثانيهما: إنّ الإدراكات العقلية غير متنهاهية بخلاف الإدراكات الحسّية، و إذا ثبت أنّ الإدراك العقلي أقوى من الإدراك الحسّي ١٠ و أنّ مدركات العقل أشرف من مدركات الحسّ ثبت أنّ اللذّة العقلية أكمل ١١ من اللذّة الحسّية.

[٣/٣٢٨ - ٢/٩٣] قوله: انا نجد عند الأكل.

تقريره: أنَّا لا نسلَّم أنَّ الجوهر العاقل لو أدرك الأشياء ١٢ كان ملتذَّ ١٣١ به.

قولهم: لأنَّ إدراك الأشياء على ما هي عليه ملائمٌ له و كمالٌ، و اللـذَّة <sup>14</sup> هـي إدراك الكمال.

قلنا: أمثال هذه المباحث لايستقيم بالعناية و التفسير، فإنّا نجد عند الأكل و الشرب و الوقاع حالةً مخصوصةً هي اللذّة و نميّز ١٥ بينها و بين سائر الأحوال النفسانية من الغضب و الغمّ ١٦ و الغمّ ١٠ و الغمّ أنّ القوّة الذائقة و اللامسة قـد أدركت سن المسطعوم و

| ١. م: فلاته ليست. | ۲، م: ، ليست،            | ۳. م: في.                |
|-------------------|--------------------------|--------------------------|
| ٤ م: النصل،       | ه. م: الجنس،             | ٦. م: ـ بغير وسط.        |
| ٧. م: الظاهر.     | ٨ م: + من الإدراك الحشي. | ٩. م: الادراكات المغلية. |
| ١٠. م: من الحشية. | ۱۱. س: أقرى.             | ١٢. م: +على ما هي عليه.  |
| ١٣. مُ: يلنلُبه.  | ١٤، ص: + و،              | ١٥. مُ: تميزاً.          |
| ١٦. م: و الغمَّ.  |                          | ·                        |

المشروب و المنكوح كينيةً ملائمةً، لكن لا ندري أنَّ تلك الحالة المخصوصة هي نفس ا هذا الإدراك، أو غيره؛ و لايظهر ذلك إلّا ببرهانٍ.

تم إنَّ هيهنا ما يدلَّ على أنَّ اللذَّة لايجوز أن تكون لنفس الإدراك، فإنَّ النفس قد تكون عالمةً قبل الموت بهذه المعلومات و لاتلتذَّبها.

فإنُّ قلت: ربِّما يمنع استغراق النفس في تدبير <sup>1</sup> البدن عن حصول اللذَّة!

فنقول: لمّا كان الإدراك نفس اللذّة فلو حصل الإدراك و كان هناك شيءٌ مانعٌ عن حصول اللذّة لزم أن يكون مانعاً عن حصول الشيء بعد حصوله؛ و إنْ ذهبتم إلى أنّ اللذّة مغايرة للإدراك فلا يلزم من حصول الإدراك للنفس اللذّة لجواز ألّا تكون النفس مستعدّة للذّة، و إنْ كانت قابلة للإدراك.

و الجواب عن الأوّل: أنّا لمّا استقرينا أحوالنا وجدنا عند إدراك كلّ ملاتم و نيله حالةً مخصوصةً يعبّر عنها «باللذّة». فنحن نعلم بالضرورة أنّ كلّما حصل ننا إدراك الملائم و نيله يحصل لنا اللذّة ـ سواءً كانت نفس ذلك الإدراك ونيله، أو حالةً أخرى لازمةً لهما، و هذا كافي في إثبات الحالة المخصوصة للعقل. و لايضرّ المناقشة في العبارة ا

و عن الثاني: إنّ النفس إذا أدركت المعقولات و نالتها من حيث هي كمالٌ لها^ وجب التذاذ ها بها؛ و انتفاء الالتذاذ يسبب فقدان قيدٍ من هذه القيود.

[٣/٣٥ - ٢/٩٣] قوله: و اعلم! أنَّ هذه الشواغل الَّتي هي ....

بعد إثبات اللذّة العقلية أراد إثبات الآلام العقلية. و ذلك آن النفس بسبب تعلقها بالبدن و اشتغالها بالمحسوسات الإلام العقلية هيئات رديئة منافية لكمالاتها المعادات متعلّقة بالبدن كان لها عنها شغل؛ فإذا فارقت البدن فرغت إليها و نائتها منافية لكمالاتها، فحصل لها الآلام إذ الألم ليس إلّا إدراك المنافي للكمال و نبيله. و كما أنّ

| ٦٢. من: الموت.     | ٢. ص: هذا الإدراك أن يكون. | ۱. ج : نفس،   |
|--------------------|----------------------------|---------------|
| ٦. م: عنيتم.       | ه. ج: مانماً.              | ٤. مُ: تأثير. |
| ٨. جَ: اللَّأَاتُ. | ٨. م: لها.                 | ۷. س: ذلک.    |
| ۱۲، ج ; للكمالات،  | ١١. م: انتقالها بالجزئيات. | ١٠. م: لأنَّه |

اللذّات العقلية أقوى من اللذات الحشية كانت الآلام العقلية أشدًا من الآلام الحشية.

# [۲/۲۵۱ ـ ۲/۹۵] قوله: لعدم استعدادها.

فإنها لوكانت مستعدّة للكمالات فاضت عليها. و من الظاهر أنّ المراد به الاستعداد التامّ لوجود الشرائط و عدم الموانع؛ و إلّا لم يستلزم الإضافة. و لو ترك هذه المقدّمة لم يحتج إلى هذه العناية، و كان التقسيم أظهر.

فيقال: فوات كمال النفس أمّا لأمرٍ عدمي، أو لأمرٍ وجودي. و إنّه ممثّل العدمي عدم بنقصان الغريزة و الوجودي و بالأمر المضاد تعدم الحصارهما ويهما، فإنّ من العدمي عدم الاشتغال بالعلوم مع الاستعداد لها من المهملين، و من الوجودي الاشتغال بما ليس بمضادٍ من اكتساب المعاش و غيره في المعرضين على ما يأتي في الفصل الآتي ?

و معنى كونه «غير مجبور»: أنّ النقصان لايجبر بعد الموت بحصول الكمال.

و فهم الإمام من كلام الشيخ هيهنا: أنّ النقصان بحسب القوّة النظرية غير مجبورٍ، و النقصان بحسب القوّة العملية مجبورٌ؛ ثمّ طالب الفرق.

و أشار الشارح بذكر ذلك التقسيم و أحكام الأقسام على ١٠ شيئين:

أحدهما: القدح في القاعدتين: أمّا في الأولى: فلأنّ النقصان في القوّة النظرية إذا كان لوجود أمرٍ غير ١١ راسخٍ مجبور لعدم رسوخه؛ و أمّا في الثانية: فلأنّ النقصان في القوّة العملية لعدم الاستعداد غير مجبور.

و الثاني: الفرق بأنّ النقصان في القوّة العملية بحسب هيئاتٍ ١٢ مستفادةٍ من الأنعال، فيزول بزوالها؛ بخلاف النقصان في القوّة الغريزية ١٣.

| ١. ق، م: أنرى.  | ۲. م! بوجود.    | ٣. ج: ارتفاع،      |
|-----------------|-----------------|--------------------|
| 4. س: النفس.    | هرم: إمنا.      | ٦. س: الحصارها.    |
| ٧. م: بالمعلوم. | ٨. مُ: + أيضاً. | ٩. س: الثاني.      |
| ه ۱. م: إلى.    | ۱۱. س: غیر.     | ١٢. م: لعدم حيثات. |
| ١٣. ص: النظرية. |                 |                    |

[٣/٣٥٢ ـ ٣/٩٥] قوله: و اعلم! أنّ رذيلة النقصان.

النفوس /5B35/إمّا أن تدرك أنّ لها لذّاتٌ و كمالاتُ؛ أو لا. فإنْ لم تدرك فهي النفوس النفوس /5B35/إمّا أن تدرك أنّ لها لذّاتٌ و كمالاتُ؛ أو لا فإمّا أن تكتسب الساذجة كالبله و المجانين و الأطفال؛ و إنْ أدركت أنّ لها كمالات ا، فإمّا أن تكتسب الكمالات، و هم العارفون ا؛ أو لا؛

فإمّا أن تكتسب أضداد "الكمالات، وهم الجاحدون؛ أو لا؛

فإمّا أن يشتغل أبما يصرفهم عن اكتساب الكمالات كالمشتغلين بالدنيا، إذ الاشتغال بالأمور الفانية صارف عن الاشتغال بتحصيل الكمال، و هم المعرضون؛ أو لا، و هم المهملون: الذين لا اشتغال لهم بالدنيا و لا بالآخرة. و لا خفاء في أنّ هذا التقسيم بحسب القوّة النظرية.

و نقول أيضاً: النفس المآ أن تكون كاملةً في القوّتين؛ أو لا؛ فإنْ كانت كاملةً فيهما فهم في لذّاتٍ لايتناهي و لاينقطع.

و إنَّ كانت ناقصةً؛ فإمَّا في القوَّة العملية، أو في العلمية. فإنَّ كانت ناقصةً في القوَّة العلمية، فإنَّ كانت ناقصةً في القوّة العلمية، فإنَّ لم يكن لها شوقٌ إلى كمالاتها فهي على حسبه لا من العذاب.

و إنْ كان لها شوق إليها فإنْ اتّصفت بأضداد الكمال اتّصافاً راسخاً فهي بعد الموت في عذابٍ مؤبّدٍ، و إلّا فهي على حسبه في العذاب بعد الموت ما بقي الاشتياق إلى الكمال، لانّها حينئذٍ تكون مشتاقةً إلى ما لايتمكّن أ من تحصيله.

ر إن كانت ناقصةً في القوّة العملية فقد اكتسب بواسطة الاشتغال بالفانيات أخلاقاً و ملكات رديئة راسخة أو غير راسخةٍ، فتعذّب بها. إلّا أنّ عذابها ينقطع، لأنّ تلك الملكات كانت بسبب غواشٍ غريبةٍ زالت، فيزول بالتدريج.

### [٣/٣٥٧ - ٢/٩٨] قوله: الحجَّة الثانية.

قرّر الإمام هذه الحجّة بأنّ النفس لو صحّ عليها التناسخ فإمّا أن يتعلّق ببدنٍ آخر كما

| ۲. ق: + تلک.   | ٢. س: + إمّا.      | ١. س: ÷ و كمال. |
|----------------|--------------------|-----------------|
| ٦. م: في.      | ه. ج: النفرس.      | ٤. م: اشتمل.    |
| i, م: لا يمكن. | ۱۸ م: علی حسیه من. | ٧. ق: جنبه.     |

فارقت بدنها ، أو تبقى خاليةً عن التعلّق زماناً ثمّ تتعلّق يبدنٍ آخر. وعلى الأوّل يلزم محالان:

أحدهما: أنّه "مهما فقد بدن يجب أن يحدث بدن آخر ا؛

و الآخر: أنّه إذا فارقت منفوس كثيرة يجب أن يوجد أبدانٌ على عدد النفوس، و إلّا لتعلّق ببدنٍ واحدٍ أكثر من نفسٍ واحدةٍ. و القسم الثاني باطلًا، لاَنها حينئذٍ تكون معطّلة، و لا معطّل في الطبيعة.

و هذا التقرير فيه زيادة و نقصانً :

أمّا الزيادة: فهي فرض خلوّ النفس من التعلّق بالبدن. فلا الرّ منها في الكتاب؛ فـلا حاجة إليه، لأنّ إثبات التناسخ مبنيّ على امتناع التعطيل كما مرّ.

و أمّا النقصان: فلأنّ قوله: «و لا أن يكون عدّة نفوسٍ مفارقةٍ تستحقّ بــدناً واحــداً، فتتّصل به أو^ تتدافع عنه» يقتضي أن يكون قسماً من الأقسام المفروضة في الدليل؟، وليس في هذا التقرير منه أثرٌ.

فلهذا زاد الشارح الأقسام في تقرير الحجّة.

و إنّما ترك بيان استحالة القسم الثاني و هو أن يكون اتّصال النفس بالبدن الثاني قبل فساد الأوّل \_ لظهوره ممّا يذكر في الأقسام الآخر. فمن البيّن أنّه يلزم منه تـعلّق نـفسٍ واحدة ببدنين؛ و هو محالٌ.

و قوله: «و يعود المحالات المذكورة»، إشارة "١٠ إلى ما لزم من ١١ اجتماع النفوس على بدنٍ واحدٍ في أقسامه الثلاثة.

لكن يرد عليه ١٢ وجوة من الاعتراض.

أحدها: على قوله: «و على تقدير الثاني يكون النفوس المجتمعة على بدنٍ ١٣ واحدٍ إمّا

|                  | , ,,        |                   |
|------------------|-------------|-------------------|
| ۱. م: بدنها.     | ۲. ص: علی.  | ٣. س: ـ أنّه.     |
| ٤. ج: و على آخر. | ه. م: خارق. | ٦. س: + بالأجماع. |
| ٧. م: و لا.      | ۸۸ م∹ور     | ٩. س: في الدليل.  |
| ١٠. س: اشارةً.   | ۱۱. ص: من.  | ۱۲. س: علیه.      |
| ١٣. م: بدن،      |             |                   |

متشابهة ...»، فإنّ اجتماع النفوس على بدنٍ واحدٍ إنْ لم يستلزم اتّصالها به لم يتمّ الخلف لانّه لم يفرضها حيننذٍ متّصلةً؛ و إنْ استلزمها فالترديد إلى التشابه في الاستحقاق و الاختلاف ثمّ إلى اتّصالها و تدافعها مستقبحٌ عاية الاستقباح.

و ثانيها: على قوله: «أو يحدث للبعض الآخر نفوسُ آخر و يلزم منه محالان»، فإنّ عدم الأولوية ممنوعٌ، لجواز أن لايستعدّ بعض الأبدان إلّا لبعض النفوس؛ و إلّا لم يجز أن يتعلّق نفسٌ ببدن أصلاً لعدم الأولويد؟.

و ثالثها: على قوله: «و إمّا إنْ اتّصلت النفس المفارقة بعد الصفارقة»، ف إنّه زيادة الاحاجة إليها كما في تقرير الإمام.

و التقرير المنطبق على المتن كمال الانطباق أن يقال: لو تعلّقت النفوس بأبدان على سبيل التناسخ فإمّا أن عبوز أن تستحق نفوس متعدّدة بدناً واحداً أو لا يجوز؛ بل تستحق كلّ نفس بدناً يلزم أن يكون بإزاء فساد كلّ بدن كون بدن آخر، و أن يكون عدد الأبدان الكائنة بعدد النفوس المفارقة. و ليس كذلك، لانّه ربّما يموت ألوف ألوف في يوم واحد بقتل أو وباء أو غير ذلك، و نعلم بالضرورة أنّه لم يحدث من الأبدان ألوف ألوف و إنْ جاز أن تستحق نفوس بدناً واحداً، ف إمّا أن تتصل " به فيلزم أن تكون لبدنٍ واحد نفوس، و إنّه محال، أو تتدافع ف الاتتعلّق به، فلاتتناسخ " و قد فرضناه : هذا خلف ا

# [ ٢/٩٩ ـ ٣/٣٥٠] قوله: و اعلم! أنّ كلّ خيرٍ مؤثرٌ.

نمّاكان إدراك الكمال موجباً للحبّ و الحبّ إذا أفرط يكون عشقاً ثبت العشق للأوّل ١٠ ـ لانّه كلّماكان الكمال أكثر و إدراكه أقوى يكون حبّه أكثر، لكن كماله تعالى في الافراط، فيكون حبّه له في ١٣ الإفراط، و هو العشق.

| •                  |                    |                  |
|--------------------|--------------------|------------------|
| ۱. م: نَاِنَ.      | ۲، س: مستنتج.      | ٣. ص: الأولية.   |
| ٤. م: أن، س: + لا. | ه. م: عدد الأبدان. | ٦. ص: م: ألوف.   |
| ٧. م: قوم.         | ۸ م: ألوف          | ٩. م: فإنّه.     |
| ١٠. م: تتملَّق.    | ١١. م: تناسيخ.     | ١٢. س: + الأوَّل |
| ۱۲٪ س؛ له في.      |                    |                  |

و لاشوق له، لأنّ الشوق لا يحصل الآلا عند الوصول من وجدٍ والغيبة من وجدٍ، فإنّ من استاق إلى معشوقه فلابد أن يكون المعشوق حاضراً في خياله غائباً عن حسّه. فمن حيث انّه حاضرٌ في خياله واصلُ إليه ، و من حيث إنّه غائبٌ عن حسّه طالبُ له. و الأوّل ـ تعالى ـ منزّة عن الغيبة و الطلب، /5A36/فاستحال الشوق عليه. و كما أنّه ـ تعالى ـ مبتهج بذاته فكل من عرفه لابد أن ع يكون مبتهجاً به ملتذاً بعرفانه، و كلّما كان إدراكه أتم كان التذاذ، "به أشد. فلهذا تفاوت ابتهاجات الملائكة و لذّاتهم بحسب تفاوت مراتبهم في العلم به ـ تعالى ـ ؛ و كذا القول في النفوس البشرية.

و اعترض الإمام: «إنّكم قلتم: إنّ إدراك الكمال من حيث هو كمالً يوجب حبّه، و حبّ الشيء هل هو نفس إدراكه أو غيره؟ فإنْ كان نفس إدراكه و استدللتم على حبّ الكمال بإدراكه فهو استدلالً بالشيء على نفسه. و إنْ كان غيره و لا شك أنّ إدراك الأوّل لا لكمال بإدراكه مخالفٌ لإدراك غيره لكمال آخر، فلايلزم من إيجاب إدراك غيره لكمال حبّه إيجاب إدراك الأوّل لكماله المحتلفات في الأحكام»؛ وقوله النوراك الأوّل لكماله الأوّل لكماله مخالفاً لإدراك غيره» فيه مساهلةٌ، لأنّ فقوله النوراك عيره» فيه مساهلةٌ، لأنّ التالى ما نشأ من المقدّم.

و الجواب: إنّ الحبّ هو الإدراك، لكنّه إدراك الكمال من حيث إنّه مؤثّر، و الاستدلال على حبّ الكمال مؤثّر و إدراك الكمال على حبّ الكمال مؤثّر و إدراك الكمال مؤثّر و إدراك الكمال من حيث إنّه مؤثّر حبّ فيكون إدراك الكمال موجباً لحبّه.

\*\*\*

هذا ما تلخّص لدينا في شرح الشرح بالأفكار المتوالية و فاض علينا من عالم القدس بالإفاضات المتتالية، و أنّه أشرف ما كتب في الكتب و أنفس ما يتوجّه إليه ركـاب الطلب، لا يعرف قدره إلا من أيّد من عند الله بذهن وقّادٍ و نظرٍ في العلوم نقّادٍ، و لا ينتفع به

| ۱. س: لا يكون.   | ٢. س: لاستحالة، | ۳. ج: وكلّ.     |
|------------------|-----------------|-----------------|
| ٤. م: لابد أن.   | ہ، ج: نکلما     | ٦. س: الالتداد. |
| ٧. ص، س: اعتراض، | ٨. ج: قهذا.     | ۹. م: ادراکه.   |
| ۱۰. م: لكمال.    | ۱۱. م: و فوله.  | ۱۲. س: الكناب،  |

إلّا ذودريةٍ بتوجيه المباحثات و فكرةٍ متعلّقةٍ أني المبادي حتّى يستنهي إلى الغمايات. فالضنّ الذي أوجب الشيخ في كتابه فهو بهذا الكتاب أوجب! و النهي عسن إضاعته و إذاعته ألى الجاهلين و المتفلسفين أولى و أوجب!

وقّقنا الله ـ تعالى مـ و جميع طالبي الحكمة لدرك الحقّ و وقّفنا أ عـلى مـقامات الصدق، إنّه على كلّ شيءٍ قديرٌ و بالإجابة جديرٌ ".

٥. س، م: تمالي. ٦. م: وفقنا.

٣. ج: إذا عنه.

٧. ص: + تمّ استنساخ هذا الكتاب بتوفيق العلك الوهاب وقت الضحى من سابع عشر من شهر شوّال لسنة ثمانٍ و ثمانين و سبعمأة على يد أضعف عبادالله و أحوجهم إلى رحمته محبوب بن موسى بن فتيه الأقسرائي(؟) عفر الله لهما و لجميع المسلمين و المسلمات .. و كان فراغ المؤلف . وحمه الله تعالى وحمة واسعة . يوم الخبيس، السادس و العشرين من شهر جمادى الآخر سنة خمس و خمسين و سبعمأة، و الحمدللة وب العالمين و القبلوة على نبيّه محمّد و آله أجمعين.

ق: + تم تصنيف الكتاب ـ و الله أعلم بالصواب ـ يوم الخمسين السادس و العشرون من الجمادى الشانية مسنة خمس و خمسين و سبعمأة. و قد اتفق فراغ القلم عن تسريد هذه الوريقات ليلة يوم الثلثاء، الثامن و العشرون من رجب المرجب سنة خمس و ثمانين و تسعمأة على يدي الفقير إلى الله ـ تمالى ـاحمد بن محمد الجيلي بدار السلطنة تيريز ـ صينت هي و ساكنيها عن الآفات. حامداً لله أولاً و آخراً و ظاهراً و باطناً.

ج: + لند وقع الفراغ من تسويد المجلّد الثاني من المحاكمات للعالم قطب الملّة و الدين . بِلّغه اللّه أعلى عليّين. على يدي العبد المفتاق إلى المولى القدير. عامله اللّه بلطفه المغطير و رزقه العلم الصالح و العمل الكثير. يوم الأربعاء من أواسط شهر ذي القعدة المنتظمة في شهور سنة إحدى و سبعين و تمانماًة من الهجرة النبوية .. عليه و على آله التحية في كلّ بكرةٍ و عشية.

س: + و صلّى الله على سيّدنا محمّدٍ و آله أجمعين الطاهرين. تمّ الكناب بوم الاثنين ثالث عشر من شهر صفر ختم بالخير و الظفر سنة ١١١١ على يد أقل الخليقة ابن محمّد بافر محمّد قامـم القرشـخاني. م: + و صلّى الله على أشرف الأوّلين و الآخرين و آله الطبيين الطاهرين.

تعليقات المحقّق الباغنُوي على متن المحاكمـات (النمط الثامن)

١. لا يمكن إنكار تحقق اللذة في تخيّل المحبوب، نعم، ليس مثل اللذة اللّتي في رصاله. فالأصوب أن يقال: إنْ لم يحصل النيل بالقياس إلى ذات المحبوب لكن يحصل بنيل صورته الخيالية، و هذه الصورة أيضاً مطلوبٌ من حيث إنها صورته، لكن لامثل عينه. و بهذا القدر عن المحبوبية يحصل اللذة؛ فتأمّل!

٢. فيه بحث؛ لأن حصول اللذة في العلوم بالنيل إلى الصورة العلمية لا معلوماتها، بل إنّما يشترط النيل إلى معلولاتها فيما إذا تعلّقت اللذة بمعلوماتها؛ مثلاً فرق بين أن يلتذ بالمحبوب و بين أن يلتذ بتصوره، ففي حصول اللذة الأولى و هي أكمل من التانية النيل إلى ذات المحبوب، و في حصول اللذة الثانية يكفي حصول صورته في الخيال و النيل إليها. بل في أكثر المعقولات لاتتحقّق اللذة بالنيل إلى نفسها و عينها، بل النفس إنّما يلتذ بأن يدرك أن نفسه مرتسمة بالصور المعقولة على ما ينبغي، فيصير عالماً مضاهباً للعالم العيني. و لابد من أن ينال إليها لا إلى معلوماتها، بل قد لاتحصل اللذة لنيل إلى معانيها لكونها أموراً مخالفة بمصلحته أو غير ملائمة بطبيعة ذلك لكن في نفس العلم به كمال للتذبها.

بل الصواب أنَّ صاحب الجهل المركّب يلتذٌ في الدنيا بجهله، لأنه يدرك الشيء الغير المطابق من حيث إنّه مطابق، و من هذه الحيثية كان خيراً وكمالاً عنده يلتذ به؛ و أمّا بعد الموت فيظهر عدم مطابقته، فلم يكن حينئذٍ مدركاً للشيء من حيث كان الإدراك خيراً و

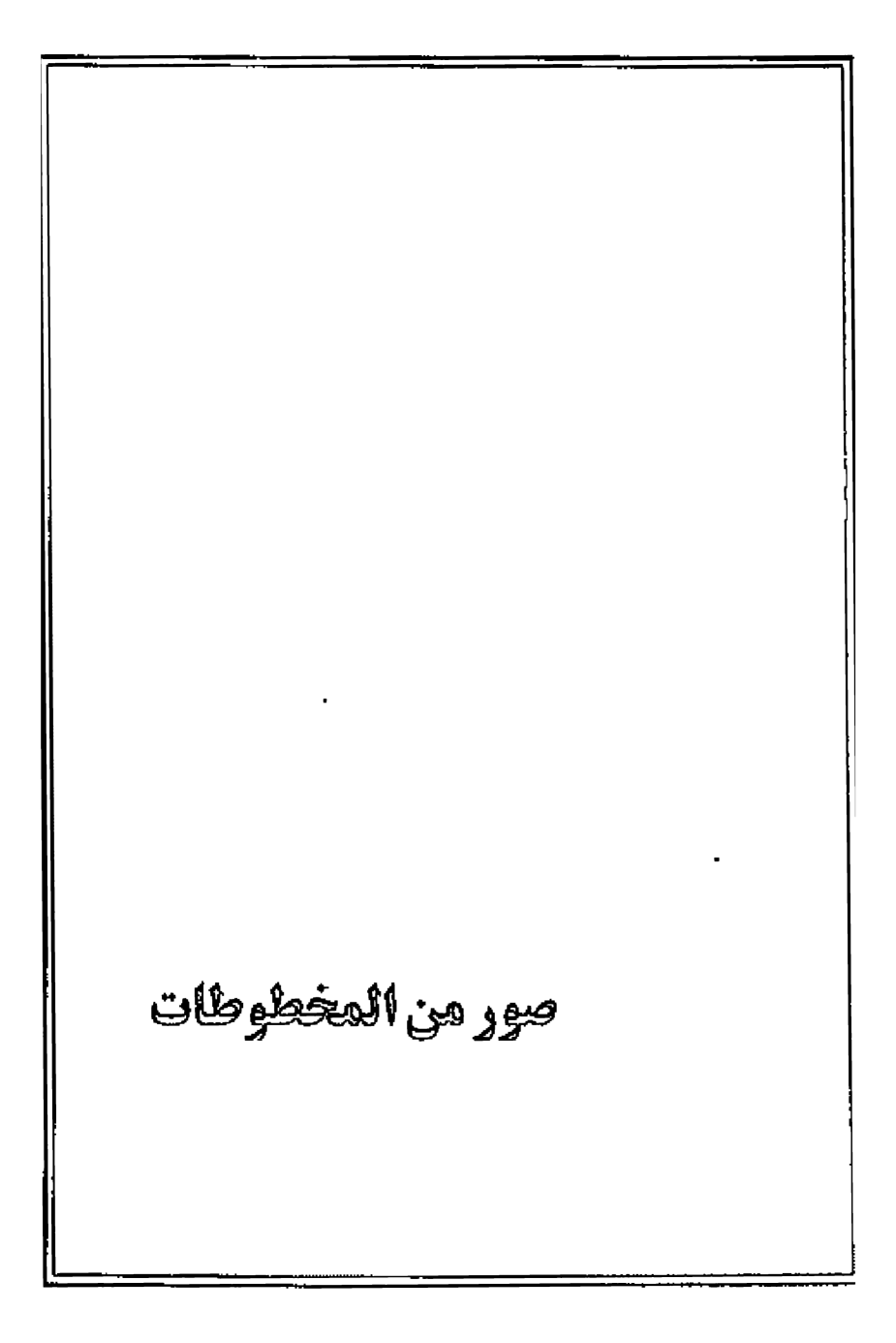
كمالاً له لزوال اعتقاد كونه مطابقاً.

وحيننذ فالحق في الجواب أن يقال: عذابه للندامة و الحسرة على ما اكتسبه في الحياة وصرف عمره فيه. مثله كمثل من اشترى صدفاً بدرٌ في الظلمة و بعد ظهور الحال عند حصول الضوء حصل له الندامة و لم يزل عنه المها بناءً على فرض أنّ البائع قد غاب عنه. و على هذا الفرض هذا الشخص قبل حصول الضوء كان ملتِذاً بمعاملته و هو حال حياة صاحب الجهل، و بعد ظهور الحال لحصول الضوء كان متألماً به ألماً دائميّاً لعدم إمكان تداركه في الفرض المذكور، و هو حال موت صاحب الجهل المركّب.

华 章 章

هذا ما تيسر لي في شرح الشرح وبيان ما وقع فيه من الجرح بتفصيل مجملات ما أفيد في الشرح من التحقيق و توضيح مرموزات ما أفيض فيها من التدقيق. و الحمد لله على الإتمام و الصّلوة و السّلام على من هو أفضل الأنام و آله البررة الكرام العظام.

قد وقع الفراغ سلخ جمادي الأولى سنة ثمانٍ و سبعين و تسعماًة؛ و أنا الكاتب الفقير إلى الله الغنيّ حبيب الله المشهور بميرزاجان الشيرازي ــعُفي عنه ــ.



مر آخرانكاه مذا الطبيعيات والجهل المعالك ت معدالغراغ مرانيك الطبيعية سنج خاليلسند الآلية ووتهاعل غاط ادمعه لادالنلسند الالتيموييدم احوالالحوات الوردني فالوقوق والعن عما إماع لعنه للانها المانها المراجوه للمقها الدكى الامعلواتها وإن ول فع التروواتا ويعاوا ماركوه المنها محسناها مادللاح ووصوالفط الواح ارعابات وسوالفط المادسة وتصوا ولادالاها الهنكاك المستطادي يحتب ويمرك مندوسينان المعادلات عرائجوهات والماالة عالم السلنه ألعادته وكالما أواح والما المقاهدوس والمفاهد المساداله فالداله ومعدا والالها لمعدة عراضه المحران ومعدا مراجون تهالوقه المرحدان وولله مراعيها في المحدة المعدد المعد المامة فالمارلا وسراح المراحد وطله الوجود عللها الدورالهذا الرجو الملاح مرعلة الوجوا الملاح مرعلة الوجوات المامدة الوجوة الملاح مرعلة الوجوات المامدة الوجوة المكلى منتول المشكل على الوجوة ان المعمل المناسلة على المناسلة المامدة ا وسس الماسيد واجرالها ملها وضيا كالدر المرافقة والمطاق عاصاله وما الماسيد والمرافعة الماسيد والمرافعة المرافعة والمرافعة والمرفعة والمرافعة والمرفعة والمرافعة والمرافعة والمرافعة والمرافعة والمرافعة والمرفعة والمرافع ع الدود وعلله داما حام ولا الما وله ملتقية اللغط وإمانا ما ولان مدرا العطامة والمع الوجودة إساوي الاجتمال اراه وأن منيسم الى الواحدة المركز موعد عرائد والمطلق معد عرائد ووالمكن الود والولحسا موالي عرائد وواليام وكورا من المنظمة الموران الموران المن المن المن المنافرة والعامل المنطول المنافرة ال ركر وسرواكا سندوع ماعسم الادراد اولدافري اواكترم حصراها عمد على مولكان مرد الدالي الاستسداد ريون مون المان المسلكا المتعالظ والنوص الوكان العداعوة إحال الكادم اللوادع اصطال والسيما ولانسال والسيالين والسيالين والسيالين والصعبة المراكزة من الرجول المطلى إدرا كان عارضا بكرون معرال الوجود أف وانا على فركان عروه رالوجود الرجود أفيار فنا سائناً والأراكات في الرجود المطلى إدراكان عارضا بكرون معرال الوجود أف وانا على فركان عروه رالوجود الرجود أساء عرضيا المع وصل المرصلي والسوادي للموس العرص العام المانية في الدسمي الرالة وتعارف الدلولية فالمالعيم عرصوا والمسدد الدوو وكليك وسنوا إيها والصا إعامل المرائدو واللطاق معادلا لوقا ومودا د الحالا وموجعوع معريم الماسطار الوجد لوكا بعد لولادودات العامد والنازين معادله ما عالمادع ميازم إداري العام وحوما امر وودودسطان المراس وووا موورات المعال والماركون معلول فعاء المنارون بالمور الرود السال مورود إصراللاددان الماضرول مرك الإمام المرد بالدحود مطلولدجود والماعلاد مالما ديهاعمر الرحود والمراس م المركة المركة المركة والمنطقة المركة المنطقة المركة والمركة و الذي وسيدا لمالفع سنا الروك عمل علم عبه والينا بي وكذي المالميد المستورد مودود. وله سما إنب منتهد المراليرسات واعامر الصراالبيت المعترية والافغاء عاكموالا استماده موجود والاسوال منتري المسلمين المائح منوا مكريسنا موجوات محلة سفراه ما العرباد الماراد وورا عرب المسار المحدد ورمود ويمير عراعا والمان المصنيب المان والمان وال ولقد الفيط المن مستون في المنطق ا والدوجوات فالدالعوم أن المنطق والموجوات المادن المسترومة المجركة المدا فك كالمحسوس المراحة والمالا كلام في المالات المحسوسان المحدال منظرا المنسيد الإني أنه لوكان كل وجود عبث المصل الدم والمحترك المراح على الميترا والمراد المعادلة و ومنذرة النبيد الإني أنه لوكان كل وجود عبث المصل الدم والمحترك المراح عدل لمحترك والمراد المعادلة والمراد المالات

الصفحة الأولئ من مخطوطة مكتبة مجلس الشوري الاسلامي «ص»

ما عالالمشرق عليه و فازر تو ميه جدران و مل مري مان الريورية بعام ملنو أمعوان و المال الوراكم إنم كال المتواد به إستان ولهدوا بعادت البهارات الماكمة ولؤالهم عبسه سادت المدورة المتوري المتوري المام الم معلم وسيل وراك المقدر فان كان تعسرات الدوالية والميت والمام يعيد ليدا الموالية المواسد الا معلم وان المام على والاسكران الدراك الوقال المام المرام والمال المام و فازد الأسر أير برعم الشهر المام وقاد و مفرة العلام مثار ولا بسيع بد البرون الهدورورية شرجب المباحثات و فكر متغلفها والمادى حيمتها الفايات والفي الدي وجب النج عاناء بورسواالكاب ارجسة النبي عرفها عنده إذا عند الما يعلى المتعلن من اول واجت ونتنااد تعال حي طانبي البك درن المني ونتناع وسريات المدن المعارطات وكال ولا في المولف ليهدان من وحدول سعدنوم الخريد الم

والمان البنث عربا حضام كاللزه والسام والناء تعملان إماليها إذا إذا اطاؤا ومقيطا متطافوجة عداري ومان الحدار أوارد ١٥ له عدالا سياحها من النوم والتقط التقالم الودوي المار من مرايس وروما برا ميرد مجاد المين ومنامة شافينزع ووالوالطام بالله منا والخدوم إلى الات التجريد مستمرع والرئيسة والأكسرود يهاعلى فاطرا واحالها العاسية الكيديما لعمر إيوا الملوس فاحراب من اخا إن كلاغ الرميع من حراجها مبياد الوحق و دوالعدا الرابع اوحا عارف ووالفيط أنساد مل الودا وادال الهوا المعط أي المسلط المحريك مستن كمن وحداث العلولات تالودات اما الاناط اليل الأروان والإلام ينيوم المدامسون الكرا اكروم الاملاالارو كأساولا العظ موم المواز لوه اسطط وكالعوا إنسط لمايكوا الإرام والإمن فكعف تصوما موال في الآن مواجدا ووالعصالا من الصوالية المواجدا والعصالا من العدولا لم والمنابع المواجدة ال تَيْمَانِهِ، عِلَى مُهَا وَيُمَا مِكَالِهِ كَا اللَّهُ مِنْ نَعَلَاكُما مُسَاءُ كَا يُسَاءُ كَا مِن المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَلِقِ المُعَالِقِ المُعَلِقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِيلِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِيلِ المُعَلِّقِ المُعَلِّقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِيلِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَلِّقِ المُعَالِقِيلِ المُعَلِيقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَلِّقِ المُعَالِقِ المُعَلِّقِ المُعَلِّقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَلِّقِ المُعَلِّقِ المُعَلِّقِ المُعَلِقِ المُعَلِّقِ المُعَلِّقِ المُعَلِّقِ المُعَلِّقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَلِّقِ المُعَلِّقِ المُعَلِّقِ المُعَلِّقِ المُعِلِّقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَلِّقِ المُعَلِّقِ المُعَلِيلِي المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَلِّقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِيلِي المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَالِقِ المُعَلِّقِيلِي المُعَلِّقِ المُعَلِقِ المُعَلِّقِ المُعَلِّقِ المُعَلِّقِ المُعَلِّقِ المُعَلِّقِ المُعَلِّقِ المُعَلِّقِ المُعِلِي المُعِلِي المُعْلِقِيلِ الْعِلْمُعِلِقِ المُعِلِي المُعْلِقِ الْعِلْمِ المُعِلِي المُعْلِقِ الْ المؤتث الومق يها الوحق المطلق معاليا اومن اللكامرة والاحتجام الأطلق والطلق والماسكيك على ومن الكثول ه المشكلاک في امثره المكن وا ما لم) لما مساح العا و مقام الهم و الجزائية المادم المادم المكن الومن انطابي أحارها هوموه الشكاعديثكون مواالها معلوالها متهدا والاه الودي وعام واما بقريق وكالما المتعاطية خري الوحي المطلع عرمة الدمن الأرمن الوحن الوامن الواعن الوعن الوعن الرياف بمكون ما ابرا كَ الرَّضُ الْمُطَلِّقِ إِلَا صَلَّاهُ اللَّهُ مِنْ عَلَى عَلَى المُعَالَ اللَّهِ اللَّهِ إِنَّا اللَّا بعد بعو ما المعالَّومان الم المورّ التاكيز وصوالها وسروعهان معمراة مراوا ولياد إندماه اكتؤمن مصولها ومعمي فيأ قامي أفاس ووب الدارة الاستدالة والصعيد الصلاوق سرفية والما والنفع وادكارة وداعمه احمالها ومناالها البطاؤ والمساعدة والمت المترك لمن سلنا وكرفين الم إن الوص الغلن اداكان عارمنا كورسسواالي الوصه امث الما لمرة فركا يمو وم العصه للوصه ارزوصا ترصيا أنه وومن الوص في ووالمسرك كرازوك سرائين الهاع للامال والمعنوي كمراا فقالوا المعاوله وانا الوطالوا وكالما والمالة " اله وابينا أنا طرم الماكون الوحل الطن معلوا لوكان سوحك الاالحاج و دومهوع وصول للسامطان اليهم ا ية الأنا مشرة الدمون والماميواما أيا كن معلولاة الحارج ملهم الأعالم في عاصل عن مطلي و مكور يو شي بيمين الوحود ي و إذ ي والمان كون " يعملولانها خاصعون الكرم نصورا فومين المطاخ الا بخوج كالمقاصرون كالإوالاماع المراد بالوحق مطلوا لوحق وأما علانا لمرادحا ببؤوك ولامله مندا كالكون فلام والمواحدة والملاعدة المواحريا فالعطرا اوحا بهوانا الصني افتر الما وعلى والآوا الاعداء 

الصفحة الأرلى من مخطوطة مكتبة مجلس الشوري الاسلامي دجه

عانهن كالالطاق المعال ومعلا البوركان كالمحيط المارة واما الأخوران مي وي وي مرًما والعنا أوالله ومل سعى كامرُنا على من ما ما أما استى كالعرب المكر الما كلات العد الكرام الما كل رن أودان كورجوه الاعدان الكاربوره الموالها ووليكم الادرى الوزالورة مواركم المواردة المورك والمورك وم مؤكرين وأصافاهان معراد ولم الكاكمة المن واحديوروا مرعاد مدامع والامراع وورا مرابع والماسول به ولامراع ودرومته والمراع ووراية المالية والمراج كورعشفا سالعسوا والاملائة والكالكا والكارا وكالما وكالوت ماكرك كالمرم شالارا كورصد ليه الاوآط وووانعث بهائيون الماما النوواغ عصرا الاعدال وموازي وجروا لعديم وج ماناس اشرا والخامشود والاداما كمون العسكوما مران صآل عاما عصد لمن مران عام محقة وامرا أومن حراب عابرعن صطا لمل والاول في زوعن العدود الطلق عالالسور على والمادع مسور مواد وكامي ودراله ما كاكدت مسهى برملز أدويات فالمالا غاد والمرام فان الزاد وبرا شرطانا ما وتوليا ما من ملائل ولنائم في من ورم الدن العباديد وكوا الدن العور الراء والدم الامام الكروني ادرال الحاص حروك الوجي عرامي ومران الماوعر والامان ادلالا واستراهم على منافق لها درائر وموا أسترال بالسيع إنسروا ١٥ كا عرو ولا معرا أاد مال لاور الكالعالوك والعرو الالموطالم والدرم والحاحاد وكالعروفها لصاكا وددكال والادراكون وعوالم والمائي والاحكام معور واه الاعتراع والرال الدولا المالما الدران ومعلا لان المالي النا من اللهم والموارلة بالحرف الادراك للمن ادراك في المن حراف ورجر والاسدلال على الما إلها وموروى ما الما مدرك المال والمال وروا وراك المال من صلت مورو مكت ودراك المالي بهاما المحصل من مرح المرومالا وكاوالموالم وما صعله اس علما الدرولا المار المسالة الدارية والمرتبية المرومالا وكاواله وما ومن المدرولة الاستالية المرومالية والموالة المارية المرم عددا مرين وقا دوما والالمارة المدرماء الأسيع والادود ويرموه إلماتنا متعكن منغلغان المادى دى ماي الماما والوالوزاد وورا الني أكماء بهويدا ألك راوه والهمق ماعرا فالخاهدي والمسلمة فالوارا ويعااره النواط الحاكي لاول كود نعقاعل ماء النهول وعلى لا تروما اجراء

مروق المؤرّر من على المائية الحكامية المعالم المعالم المعالم المائية المرس ملع الموادلة على المرس المعالم الما اله كالعدد المفاذ الألكارة العربية عامله له بعلطه المعالمي ودوه إلعام المالح والعالم المعالم المعام المعام

الصفحة الأخيرة من مخطوطة مكتبة مجلس الشوري الاسلامي هج

مسأفل

ا ليا لط عذا السوَّاء وتخصيص البعض منية لاستعداد كاملة ويُعدُّ الذَّالَ في وزا الاعتراق، مُرَيِّيةٌ التّعِيث كَا فَالنَّا فَسَنْ لَأَيْكُونَ لَبِّ لِالْعَارِضَةِ الرِدَالِمَا رَضَةَ بِعَ نَسْلِهِ الدِلنِّلِ وَمِسْمِ لِلمَالِطِيِّ إِلِيَّا المناقضة بسيما بكون منتا المتال المتناسلة ووكي غيرا وفرامات الماليكيم الارادة الطاريكة قارة والمدلة النارة بسيقيدل ن يستني الغرادي الحراج ولاد مين يني عييرة) و وهو الادارة ال الاالنامل واستنداده ولايحة على كمضيَّف صدَّالله واب ولول تواكان دليلا اخري الواساك ترذكوان الحرابية لأكمان تعادان كارحركة وادا النسال وسرابها وخاله في الجزاب ليست مشعددا ومناذف الاحمال ليتلذ كالإنبال العنادرة عن العتدل فانباغابه لماعلات ني الغيطال وسفان ويت والماب والنابر بينوانا الامن غيرغاية اجاب بآن في السيث صرياحينا من اللذة والساجع والذا يوسيدلان الخيالية والماز الذملالة إدري فان المست النوركالة عندلة المرباني الخيارا عاسب كان الناير يحيلا سمايما بناس النزررالنظارياليها الممدري كالتنسس ونم بسير مرراكا اذاراي وبناست النطالالع بول معيوصدا أخوالكام في الطبيب توالدين على المالات العذآع مشالمكة الطبعيه ضرع في الناسعة الأقتيد ودملها عيالها طادبية لان النكيبية الالمية في الدلم إحوال الرحويان العردة من حيث الرجود والعن عنها اما الأحوالين طيعته لذانها وعن احدال لينهابا ليناس آني بدلولات والادل منطا الترب والنافيلاج أيأ يكون البخت عننا من حيث آنها مبادلاد يجرد وصوالنطال إبهاوعا بأت لدوي والمنطالي اولامدا باذاك مؤالفط الماسس الذي يحت فيه عن كسنه فنضان المعولات على المرا وإما الانامَ النَّالَةِ النَّالِيَّةِ لِكَانِهَا مُوابِعِ وَإِنَّا لِلنَّا صِيدِ اللَّهِ اللَّهِ عَدِ اللَّهُ ا لايناك الألي المعدة عن إحوال الحداث فنط بلون احوال جبم الوجود آن من حيث النام عكيف خصصه باحدال العرمآن لابانتولس مفاعرا المنسد الاصدر المسرالي وعلم باكثيه واشره كالعلانان باسرا لكاواماماب الامردالمآمة فكالمفعة لعواليعدث عنه بالعض والتنع ويمذا الكتاب لرسترص استعريلا على اشذكاره فيماس الاحداب والمنتضيف لافتاآء كنابد ويدمسا المجالم فاسته عالم الموجود وعلاه المرادس الوجود مناالوجود ومنعلاالدحودانالمناصة وانالوحود فتول النكاكم عطالوحودآن والمتوله النكيك علاشبآ الايكون دائيا لهالاشتاع المتغاون فينس الماهيية وامراها المعارضا لهافيكون الرجود الطلق عارسا الدجرة أتالناصة بيكون مستقرا الهاسفلولال فلننأ فالم فِ الرُجِود وعلادانا حادِيلِ ذَكَرُ إما اولاملت تراً للنظراء أَنَا فَلانَ صَلَا الْمَطْبِعِثُ أولاعِين الوجود صايب وما الاحساس اولاوا أنست وليا الواجب والكن وصريب ولاستر الاذودرم بكوي الباطات وعكم مستقل أيا إبادك تمامي لاادبابات فانتهن المركاة النور كام وتوسلانكان ادح والزي عواما عنه واذاعة بإلعامان وأنسلت والأو وسالسع وخيوانها بمالكم وكباعي ودنساع ساان انصدن الزعاكل تهدود بالفت ابرعد مرمس الكاب والداعم بالصواب والمحس المادبية ألوت فالمادى الماسي بمراجع وقدانتق إعاشه ع وم من البروات للدوم المنا الماروالور الموالور الموسالات الماروالور الموسالات الماروالورا سُ سُهُد صيب سي رساكنها عَالِلْاقاتَ عابراسارير إفرار كالا فرابارين بديكود الركن تون طولان خامر المش فالمراكل كرفود بالتود وا بدة لا وترو ترو من كريال كمن ما عالى وهود لم تولولين مصديره مشذبصب واست دليك فاجمتهم وايمت كم موالكن مالها المالي الناس الإن مذا معتري تشرير

المقالم ان من وكران الله يهليك ان تشابان كلم كراولد ينبلانية كيعة لهاعاية ستعمل بهاينان في كالطبيع فالتأولان كاستفلها غايكها لبيت ستعمايها فتعين فيالما فقلا المتقالية بالامتلا الصادي عزالعقول فإبنا لافايتها علمايئ فالنطال ليسهنان تزايما سطال هوانناير ليتعلانسللام غيخان تابيان فالمبشعنها متلانة والسابى والناج بيملات اما لعملانه اواذاله مدازاو وحريان طدانتا ، حالرغفلرون منا قالىميال ولمنات النام محل الإسماعة من الندم والنقطرا وفحالن كالمنهمه كالمبتس اونها دحين تمها كالذاراى فهنامه بشئا تيزع هذالغ الكلام فالطهشتا فالمهلاد طلكاك المسينع في الماجع معالغ الخطيط المسينع في الفلسغ وألالمن تدعرتن تهلطا غاغ التيج بنبلأت الغلسف الاكفيذ جالسل ماحلاللجوين للجرة فضجينا ليجدوالمجشعن المخلح للتلقا والمنا ويخطع المتعمل المتعادي المتعادية المتعالج المتعالية المالك المتعالية بلإيج الملان ميحف العينت فيهنهأ وتنصيت انها مباد للنعيره وهدالنطالة ا وغايات دروه المنابان المرسوا والإهدا والإداباء والمنط التاسلات ويجث فيتا كيمني ونيصات للعلى المنط لليكياث وإما الماعا المناب المايت خانهانتان والماللفاس لألكك الإنفيف فالمانا الايج تركايف الالحي المتناها المرابعة المرابعة المعالمة المرابعة المربعة بابيه واشرتها ولمناسى أبهاهم المراحليك

الصفحة الأولى من مخطوطة مكتبة الروضة الرضوية «س»

ادراك الكالف عن ينام عقد والاستداد الاعلام النهوز متي وانه معلى الكالم والمناف المناف المنا

م الكدار عنم الإسان بالمعشرة الله حتم بالميروالطلق مرا عام الله لمبر معرود والمالية العرفائز معرود والمعرود وا

الصفحة الأخيره من مخطوطة مكتبة الروضة الرضوية وسا

الم مكرن والمعطر والوور والطلال الدورة الله المحاصة من المدال مع المعلم الالافروما الهمة المسراول لهودات الاصد عنوا المعكس الالعطود المفال ميرالمكك م الترك المركة المركة و الما المركة على المركة و الما لي المركة المركة و المركة المركة المركة و المركة المركة المركة المركة المركة و المركة المركة المركة و المركة المركة و المركة المركة و الم ومريع الوهودات المناهرمكادير وجود الزلدان كارروف المروف والمسلول المراسل الدم كارستون أل معرف مول مر مواله والمرك والمرك المات والده والمعكم الالوه وأب الفنديودال فيداوالا مودال ومراصعنا سناتي لات اللهما سهوسولا المتصول رين أنهاد الله كالله الكيما للم معلى به مسودكر الكادي الدم والموالا وي مراداتم عارصا فالعكام النافي الدعودات في عدر ولديور الصح كانا موي رهم اسم ووار لمروالده عليه بدوا اطلو تهد فسرولا أمالا متلا الوص كالعنال الدحود المطاران وحوالسيووا سنكناهم ا كا مد مهرونيد وكالأفرت والمقلون كمك والمطلق الود الت الحاصر كالأفرود السلامية والمسلم المالات الماليم المالية المسلم المسلم المسلم المالية المسلم المالية المسلم المالية المسلم المسل وهي وعليون الكرائل فالعرف على مسلم للدورا المطلول للدع وهد للها مسلم للدورا الآلي والمرحون علاما كلا وعلى المستعملين وما اورامًا عمار مسائح فأحما وموحول كعل . زمم مواله هود الملان اعتما وموزلها شيح الملعلولا سني كلها متعمميت الماميريود المايان زاله شيقل مانزالها المشتاب والعقاد ويلجا وكرقاموم فادكوه كصصاح تكاكي مؤلونا غرا والدهود المطلق وآفاوة رص كون بسوا اؤدكوا فالكروتيول الهوافان الطالة معقودا فالخاط لارمنوا كما ايزه مقلعول لعلول لاعلى دهوط استاعي بصراصطلاقا وم المايده مساكمة بالتسار علاله والخاص كمران عكرعيد سم معوا لده والذا ما اكره مؤلده استولاه مداله ككك المبدون الاول الادمان فري الكول كسن مولاة ممكك السكول ا الاسد لا لا في منظم المراس الم الهن اذرالوفور صدارانا ويدام السي المهوركون وعدنا عساران بالم من الدولة معدد المساران بالم من الدولة معدد على المالية المدولة المدولة والمسالة المالية المسلم المسل

إنج متوكر عن إذ للذين عمل الالبواد الأولاكيوات وكما يمن اللام كالمعتبر. بندوس بالالاد الما فك فن بدن لاصند كسافيات المحضل لسنان بسك ل السيمين

المعتول تشكيك ثم لاسرس حداله خور في بذا المومن عيد الموم ولا ميه يرانود التين المعتول الشكيك ليالوم داست كامسرش لمس دج ذا معدا قدم ف كوزوج وامزوج والميمر والعقران أعرام وكون موجودا التيمين المنتيك وسنبة لاالمعنول كمعتق والسنيك موالموجودة بغيم الاالمهات العاترة المستق تشالجولات على الهي سف بهوجور الأالب و التي لم محير عليه للنه يعين كل المهم تو كمون المه وي لا ترخ الامور الصفحة الأولى من مخطوطة باغنوي (الثانوية)

ا در مع نیرن ایجری تقیقسر کلات الدن السفی مزانعیای در شیم مرسمازات با دعی فها مزاند بیق قانه پری الایام العام و آله بری داند علام بروان فیزالان م داندا برره الکرام العام فرده العزاغ مز لره برده الادراق سر بیمشرنو در میجه برام مزیشه رکسانه برای داریسی ما نمان برایس مالیم الدر علام الادر مالی ملیم

الماعت الموادك بالمديدة الساكية لأربعكر الريالولاي ومرحدك ونهان مبركا البيريم مس كالاز كاري المان المدين المان ا **ፕ** ቃ ለ

الصفحة الأخيرة من مخطوطة باغنوي (الثانوية)

#### In the Name of God, the Compassionate, the Merciful

Like a very large sea, the rich Islamic culture of Iran has produced countless waves of handwritten works. In truth these manuscripts are the records of scholars and great minds, and the hallmark of us Iranians. Each generation has the duty to protect this valuable heritage, and to strive for its revival and restoration, so that our own historical, cultural, literary, and scientific background be better known and understood.

Despite all the efforts in recent years for recognition of this country's written treasures, the research and study done, and the hundreds of valuable books and treatises that have been published, there is still much work to do. Libraries inside and outside the country preserve thousands of books and treatises in manuscript form which have been neither identified nor published. Moreover, many texts, even though they have been printed many times, have not been edited in accordance with scientific methods and are in need of more research and critical editions.

The revival and publication of manuscripts is on the responsibility of the researchers and cultural institutions. The Library, Musium and Assembly's Ducuments Center and the Written Heritage Publication Center, that have been founded in pursuing this cultural goals, with their coaporation are going to present a valuable collection of texts in critical, scientific and edited style to the Islamic cultural Iraninian society.

# A MIRĂS-E MAKTUB BOOK

© Written Heritage Publication Centre, 2002 First Published in the I. R. of Iran by Miras-e Maktub

ISBN 964-6781-66-7

All rights reserved. No part of this book may be reproduced, in any form or by any means, without the prior permission of the publisher.



# AL-ILĀHIYYĀT MIN AL-MUḤĀKAMĀT BAYN-A ŠARḤAY AL-IŠĀRĀT

Qutb al-Din Muhammad al-Razi

Annotated by

Mirzā Ḥabibullāh al-Fāḍil al-Bāgnawi

Edited by Majid Hādizādeh

Miras-e Maktub

Tehran, 2002